
Die Barmer Theologische Erklärung –  

Erinnerung an ein „Werk einer gewissen Geistesgegenwart“  
in Beiträgen zu Jubiläen in der Kirchlichen Publizistik  

(1954, 1959, 1964 und 1974) 
 

Siegfried Hermle  

 
1. Einleitung  

Für kirchlich engagierte Personen war – und ist – die am 31. Mai 1934 
durch die in Barmen tagende Bekenntnissynode verabschiedete Theo-
logische Erklärung ohne Zweifel einer der zentralen kirchlichen Texte 
des 20. Jahrhunderts. Insbesondere aus Anlass runder Jubiläen wurden 
einschlägige Publikationen vorgelegt. Beispielhaft sei an die 1959 von 
Gerhard Niemöller besorgte zweibändige Edition „Die erste Bekennt-
nissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu Barmen“ erinnert, 
die in der Reihe „Arbeiten zur Geschichte des Kirchenkampfes“ als 
Band 5 und 6 erschien1. War damit eine Basis für die wissenschaftliche 
Beschäftigung mit dem Text gelegt, wurde diesem dann insbesondere 
1984 im Jahr seines 50-jährigen Bestehens in vielfältiger Weise gedacht: 
in Veranstaltungen wie beispielsweise in Wuppertal2, auf großen inter-
nationalen Tagungen3, durch die Erarbeitung einer umfänglichen 
Kommentierung der Thesen4 sowie durch zahlreiche Publikationen, 

                                                        
   Barth, Karl: Was bedeutet Barmen heute? In: Junge Kirche 15 (1954), 482–

484, hier: 484. 
1   Vgl. Niemöller, Gerhard: Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evange-

lischen Kirche zu Barmen. Bd. 1: Geschichte, Kritik und Bedeutung der Sy-
node und ihrer Theologischen Erklärung (AGK 5). Göttingen 1959; ders. 
(Hg.): Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu 
Barmen. Bd. 2: Text – Dokumente – Berichte (AGK 6). Göttingen 1959. 

2   Vgl. Hauschild, Wolf-Dieter: Bekenntnis und kirchliche Identität. Das Jubi-
läum der Barmer Theologischen Erklärung 1934–1984. In: KJ 111 (1984), 
255–377, hier: 343–361. 

3   Z. B. Ders. / Kretschmar, Georg / Nicolaisen, Carsten (Hg.): Die lutherischen 
Kirchen und die Bekenntnissynode von Barmen. Referate des Internationalen 
Symposiums auf der Reisenburg 1984. Göttingen 1984. 

4   Durch den Theologischen Ausschuss der EKU wurden alle sechs Thesen aus-
führlich bearbeitet, vgl. z. B. Hüffmeier, Wilhelm (Hg.): Theologisches Votum 
der Evangelischen Kirche der Union – Bereich Bundesrepublik Deutschland 
und Berlin-West – zu Barmen V (Für Recht und Frieden sorgen. Auftrag der 



Siegfried Hermle  
 

116 

die die Erklärung beispielsweise für den Bereich der Erwachsenenbil-
dung5 oder den Schulunterricht6 erschlossen. Ein kleines, von Alfred 
Burgsmüller und Rudolf Weth besorgtes Bändchen zielte auf eine 
breite Leserschaft ab, da die Erklärung „für Gemeindeglieder im allge-
meinen schwer greifbar“ sei7, obwohl in „einigen Kirchen […] Kir-
chenälteste und Pfarrer auf sie verpflichtet“ würden. Verwiesen sei 
noch auf eine Publikation mit Texten Karl Barths zur Barmer Theolo-
gischen Erklärung, die Hilfen bieten sollte für die „Vergewisserung“ 
„des theologischen Sinnes und der kirchlichen Absicht“ der Thesen8. 
Herauszuheben ist zudem, dass im Kirchlichen Jahrbuch 1984 eine von 
Wolf-Dieter Hauschild zum Jubiläum der Erklärung unter der Über-
schrift „Bekenntnis und kirchliche Identität“ verantwortete Zusam-
menstellung einschlägiger Ausarbeitungen und Worte geboten wurde, 
die durch eine Bibliografie der zu Barmen erschienenen Titel ergänzt 
war9. Abgedruckt war in dieser Dokumentation auch ein „Wort an die 
Gemeinden zum Barmen-Gedenken 1984“, das gemeinsam von der 
Evangelischen Kirche in Deutschland und dem Bund der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR formuliert worden war. Zuletzt sei noch 

                                                        
Kirche und Aufgabe des Staates nach Barmen V). Gütersloh 1986; ders. / Balz, 
Heinrich (Hg.): Vorträge aus dem Theologischen Ausschuß der Evangeli-
schen Kirche der Union zu Barmen I und VI (Das eine Wort Gottes – Bot-
schaft für alle 1). Gütersloh 1994; ders. / EKU (Hg.): Votum des Theologi-
schen Ausschusses der Evangelischen Kirche der Union zu Barmen I und VI 
(Das eine Wort Gottes – Botschaft für alle 2). Gütersloh 1993; Ochel, Joachim 
u. a. (Hg.): Vorträge aus dem Theologischen Ausschuß der Evangelischen 
Kirche der Union zu Barmen IV (Der Dienst der ganzen Gemeinde Jesu 
Christi und das Problem der Herrschaft 1). Gütersloh 1999. 

5   Vgl. u. a. Stephan, Hans-Ulrich (Hg.): Das eine Wort für alle. Barmen 1934–
1984. Eine Dokumentation. Neukirchen-Vluyn 1986; Norden, Günther 
van / Schoenborn, Paul Gerhard / Wittmütz, Volkmar (Hg.): Wir verwerfen die 
falsche Lehre. Arbeits- und Lesebuch zur Barmer Theologischen Erklärung 
und zum Kirchenkampf. Wuppertal 1984. 

6   Vgl. u. a. Heft 1–2 der Zeitschrift „entwurf. Konzepte, Ideen und Materialien 
für den Religionsunterricht“ 15 (1984), das ganz dem Thema Barmen gewid-
met war. 

7   Burgsmüller, Alfred / Werth, Rudolf (Hg.): Die Barmer Theologische Erklä-
rung. Einführung und Dokumentation. Neukirchen-Vluyn 21984, 7. 

8   Barth, Karl: Texte zur Barmer Theologischen Erklärung. Zürich 1984, XXII. 
9   Vgl. Hauschild, Bekenntnis (wie Anm. 2) – die Bibliografie war von Carsten 

Nicolaisen erstellt worden. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 117 

auf die von Carsten Nicolaisen, dem Geschäftsführer der Evangeli-
schen Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte, 1985 vorge-
legte Studie verwiesen, die unter dem Titel „Der Weg nach Barmen“ 
die Entstehungsgeschichte der Theologischen Erklärung von 1934 de-
tailliert nachzeichnete10. Durch die Zusammenstellung einschlägiger 
zeitgenössischer Texte wurde in dieser Publikation sehr präzise das 
Werden des Bekenntnisses nachvollziehbar gemacht und eine Synopse 
der acht erhebbaren Textfassungen präsentiert, die zwischen dem 15. 
und dem 31. Mai 1934 erarbeitet worden waren11.  

War die Barmer Theologische Erklärung also 1984 – ich bin nahezu 
versucht zu sagen – omnipräsent, wurde sie doch nicht nur in Beiträgen 
zahlreicher bekannter Theologen bedacht – wie zum Beispiel bei 
Professoren wie Eberhard Jüngel, Klaus Scholder, Jürgen Moltmann, 
Berthold Klappert oder Pinchas Lapide12 – sondern auch in Gruß-
worten an Synoden durch Politiker gewürdigt – beispielsweise von 
Bundeskanzler Helmut Kohl, Altbundeskanzler Willy Brandt, den 
Ministerpräsidenten Uwe Barschel und Johannes Rau13 –, so stellt sich 
doch die Frage, wie sich nach Kriegsende eine Erinnerungskultur im 
Blick auf die Barmer Synode ausbildete – und zwar nicht in dem eher 
kleinen Kreis von Historikerinnen und Historikern sowie kirchlichen 
Verantwortungsträgerinnen und -trägern, sondern im ‚normalen‘ 
Kirchenvolk. 

Wie kann eine abstrakte Sache wie eine Theologische Erklärung in 
der Erinnerung präsent gehalten oder Nachgeborenen bekannt 
gemacht werden? Im Folgenden soll keine Rezeptionsgeschichte von 
Barmen vorgeführt14, sondern danach gefragt werden, wie dieser 

                                                        
10  Vgl. Nicolaisen, Carsten: Der Weg nach Barmen. Die Entstehungsgeschichte 

der Theologischen Erklärung von 1934. Neukirchen-Vluyn 1985. 
11  Vgl. ebd., 161–192. 
12  Vgl. jeweils Auszüge in Hauschild, Bekenntnis (wie Anm. 2): Jüngel: 272f.; 

Scholder: 271f.; Moltmann: 280f.; Klappert: 285f.; und Lapide: 286f. 
13  Vgl. jeweils Auszüge in ebd.: Kohl: 293–297; Brandt: 299f.; Barschel: 323–326; 

und Rau: 348f. 
14  Solche wurden bereits mehrfach erarbeitet, vgl. Schilling, Manuel: Das eine 

Wort Gottes zwischen den Zeiten. Die Wirkungsgeschichte der Barmer The-
ologischen Erklärung vom Kirchenkampf bis zum Fall der Mauer. Neukir-
chen-Vluyn 2005; ders.: Verdrängung, Instrumentalisierung, Auslegung. Zur 
Wirkungsgeschichte der Barmer Theologischen Erklärung nach 1945 in 
Deutschland. In: Hermle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Zwischen 



Siegfried Hermle  
 

118 

Schlüsseltext vor dem Großereignis ‚50-jähriges Jubiläum‘ in der 
Öffentlichkeit präsent war. Wie wurde also – insbesondere für 
Kirchenmitglieder – vor 1984 eine Erinnerungskultur im Blick auf die 
Barmer Ereignisse initiiert? Untersucht werden soll dies durch eine 
Analyse der Berichterstattung über ‚Barmen‘ in kirchlichen Publika-
tionsorganen in den Jubiläumsjahren 1954, 1959, 1964 und 1974. 

 
2. Publikationsorgane und Autoren 

Um einen möglichst verlässlichen Überblick über die Berichterstattung 
zu Barmen zu bekommen, wurden zum einen überregionale kirchliche 
Presseorgane ausgewählt und zum anderen regionale Kirchenzeitungen 
betrachtet. Zu ersteren gehören die beiden einzigen Wochenzeitungen, 
die im Umfeld der evangelischen Kirche zu verorten sind: das ab 1948 
von Hanns Lilje herausgegebene „Sonntagsblatt“ – später „Deutsches 
Allgemeines Sonntagsblatt“ – sowie die 1948 mit auf Initiative von Eu-
gen Gerstenmaier begründete Wochenzeitung „Christ und Welt“. Als 
überregionale, ein breiteres Publikum ansprechende Zeitschriften wur-
den die „Junge Kirche“ – sie erschien wieder ab 1949 –, die „Refor-
mierte Kirchenzeitung“ und für den Bereich der DDR „Die Zeichen 
der Zeit. Evangelische Monatsschrift für Mitarbeiter der Kirche“ aus-
gewertet15. An regionalen Publikationsorganen wurden Blätter aus 
unierten und lutherischen Kirchen herangezogen: Für den Osten 
Deutschlands war es das „Berliner Sonntagsblatt. Die Kirche“, später 
„Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung“, die im Auftrag von 

                                                        
Verklärung und Verurteilung. Phasen der Rezeption des evangelischen Wider-
standes gegen den Nationalsozialismus nach 1945 (AKIZ B 67). Göttingen 
2017, 303–320, oder – oft erfrischend polemisch – Schneider, Thomas Martin: 
Wem gehört Barmen? Das Gründungsdokument der Bekennenden Kirche 
und seine Wirkungen (CuZ 1). Leipzig 2017. Mehlhausen untersuchte speziell 
die Rezeption in evangelischen Landeskirchen nach 1945, vgl. Mehlhausen, 
Joachim: Die Rezeption der Barmer Theologischen Erklärung in den evange-
lischen Landeskirchen nach 1945. In: Ders.: Vestigia Verbi. Aufsätze zur Ge-
schichte der evangelischen Theologie (AZK 72). Berlin / New York 1999, 
500–527. 

15  Die „Lutherischen Monatshefte“ erschienen erst ab 1962 und werden daher 
nicht berücksichtigt; 1964 erschien ein Beitrag von Friedrich Wilhelm Kant-
zenbach: „Die Barmer Theologische Erklärung von 1934 im gegenwärtigen 
Bekenntnisgespräch“ und 1974 drei Beiträge, die sich mit der Frage befassten, 
inwieweit Barmen für die Lutheraner Bekenntnischarakter haben müsste. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 119 

Bischof Otto Dibelius erschien; für den Westen Deutschlands „Der 
Weg. Evangelisches Sonntagsblatt für das Rheinland“, dann „Die Bot-
schaft. Hannoversches Sonntagsblatt“, für die Evangelisch-Lutheri-
sche Kirche in Bayern deren „Sonntagsblatt“ und für Württemberg die 
beiden dortigen Organe „Evangelisches Gemeindeblatt für Württem-
berg“ sowie das „Stuttgarter Evangelische Sonntagsblatt“, deren Ver-
breitungsgebiete sich ergänzten.  

Die ausgewählten regionalen Presseerzeugnisse spiegeln nicht nur 
die konfessionelle Vielfalt – uniert, reformiert und lutherisch – und die 
mit der Teilung Deutschlands sich ergebenden Verhältnisse, sondern 
sie bieten auch fünf der sechs auflagenstärksten Organe, wie eine 
Erhebung von 1970 zeigt16: Das „Gemeindeblatt für Württemberg“ 
hatte 178.371 Abonnenten, „Der Weg“ 91.213, das bayerische „Sonn-
tagsblatt“ 81.460, „Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung“, Berlin, 
wies eine Auflage von 70.226 Exemplaren aus und die in Hannover 
erscheinende „Evangelische Kirchenzeitung“ 42.21717. 

Die epd Zentralausgabe (ZA) bot zwar zu den relevanten Terminen 
Beiträge zu Barmen, doch sind diese lediglich Berichte über Ver-
anstaltungen, die – im Übrigen häufig in Wuppertal – stattfanden18. 
Daher wurde die epd ZA nicht weiter ausgewertet. 

                                                        
16  Vgl. Gertz, Roland: Echt aufgeschlossen. Eine Untersuchung über Mitglieder-

zeitschriften in der Evangelischen Kirche in Deutschland (Studien zur Christ-
lichen Publizistik VI). Erlangen 2001, 73; hier in Tabelle 3 die nachfolgenden 
Zahlen. 

17  Ergänzt sei, dass die „Nordelbische Kirchenzeitung“ mit 75.000 Abonnenten 
nicht in die Untersuchung mit aufgenommen wurde, da die lutherischen Kir-
chen mit den ausgewählten Zeitungen angemessen Berücksichtigung finden. 

18  Vgl. epd ZA Nr. 120 vom 26.5.1954: Die „Leitung der Evangelischen Kirchen 
im Rheinland [… habe] einer Anregung des Rates der Evangelischen Kirchen 
in Deutschland folgend, alle evangelischen Pfarrer aufgefordert, die Barmer 
Theologische Erklärung im Blick auf die 20-jährige Wiederkehr des Tages ih-
res Erlasses […] am 30. Mai im Gottesdienst zu verlesen.“ Oder: epd ZA 
Nr. 123 vom 31.5.1954: Bericht über den „Gemeindetag unter dem Wort“ in 
Wuppertal mit kurzen Referaten der Ansprachen von Martin Niemöller (Got-
tesdienst Unterbarmer Kirche) und Helmut Gollwitzer (Gemeindetag). 1959 
findet sich jeweils ein knapper Bericht über die in Wuppertal durchgeführte 
„Woche der Besinnung“ (epd ZA Nr. 118 vom 27.5.1959) und über zwei Ver-
anstaltungen in Wuppertaler Kirchen mit Bischof Otto Dibelius und Präses 
Joachim Beckmann (epd ZA Nr. 121 vom 1.6.1959). Ähnliche Berichte finden 
sich auch 1964 (epd ZA Nr. 120 vom 27.5.1964 und Nr. 123 vom 1.6.1964). 



Siegfried Hermle  
 

120 

Betrachtet man die elf ausgewählten Publikationsorgane im Blick auf 
die Häufigkeit von Berichten über die Barmer Ereignisse, so fällt auf, 
dass lediglich in vier Zeitschriften in jedem ‚Jubiläumsjahr‘ mindestens 
ein Beitrag publiziert wurde: „Junge Kirche“, „Der Weg“, „Sonntags-
blatt“ (Bayern) und „Die Kirche“.  
 

 1954 1959 1964 1974 

Junge Kirche 1 1 1 3 

Sonntagsblatt (Bayern) 1 1 1 1 

Der Weg (Rheinland) 1 1 2 1 

Die Kirche (Berlin-Branden-
burg) 

1 3 1 1 

 
In sechs Organen wurden zu unterschiedlichen Jubiläen zweimal Be-
richte aufgenommen. In drei der zuletzt genannten Zeitungen erschien 
1954 und zum 25-jährigen Jubiläum 1959 je ein Artikel, im ‚Jubiläums-
jahr‘ 1964 boten fünf Organe Beiträge zu ‚Barmen‘, während 1974 in 
lediglich zwei Berichten der Barmer Synode gedacht wurde; wobei in 
diesem Jahr auch die „Reformierte Kirchenzeitung“ ihren einzigen Bei-
trag im untersuchten Zeitraum abdruckte.  
 

 1954 1959 1964 1974 

Sonntagsblatt 1 1 0 0 

Christ und Welt 0 1 1 0 

Zwischen den Zeiten 1 0 1 0 

Ev. Gemeindebl. Württem-
berg 

0 0 1 1 

Stuttgarter Ev. Sonntagsblatt 0 1 1 0 

Botschaft (Hannover) 1 0 1 0 

Reformierte Kirchenzeitung 0 0 0 1 

                                                        
Lediglich 1974 wurde in Nr. 101 vom 28.5.1974 ein von Werner Koch ver-
fasster kurzer Beitrag geboten: „Der ‚Ruf in die Freiheit‘. Vor 40 Jahren wurde 
die ‚Theologische Erklärung von Barmen‘ verabschiedet“ und in Nr. 103 vom 
30.5.1974 ein Bericht über eine Ansprache von Bischof Kurt Scharf, der vor 
einem Pfarrkonvent die Thesen ausgelegt und darauf verwiesen habe, dass er 
im Gegensatz zu Äußerungen der Bekenntnisbewegung „Kein anderes Evan-
gelium“ der Meinung sei, dass „[g]egenwärtig kein Bekenntnisnotstand in der 
Kirche“ herrsche. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 121 

 
Insgesamt ist es erfreulich festzustellen, dass in den elf ausgewerteten 
Zeitschriften nach lediglich sieben Artikeln 1954 die Zahl der Beiträge 
zunächst auf neun 1959 und zehn im Jubiläumsjahr 1964 anstieg, um 
dann allerdings 1974 wieder auf acht zurückzugehen. 

Blickt man auf die Autoren der Beiträge, so fällt auf, dass häufig 
Personen verantwortlich zeichneten, die selbst an der Barmer Ver-
sammlung teilgenommen hatten oder aber über ihr Engagement in der 
Bekennenden Kirche als glaubhafte Zeugen jener Ereignisse gelten 
konnten. Zunächst ist Karl Barth zu nennen, von dem 1954 eine Rund-
funkrede in der Zeitschrift „Junge Kirche“ abgedruckt wurde. Eben-
falls 1954 berichteten Martin Albertz und Eberhard Klügel über ihre 
Eindrücke von der Barmer Synode. 1959 wurden Hans Asmussen, 
Eduard Putz, Kurt Scharf und Wilhelm Niemöller sowie der Bon-
hoeffer-Schüler Wilhelm Rott für Beiträge aufgeboten und 1964 ergrif-
fen nochmals Kurt Scharf und Eduard Putz sowie der Württemberger 
Alfred Leikam das Wort. 1974 schließlich wurden Artikel von Wilhelm 
Niemöller, seinem Bruder Martin sowie Wilhelm Niesel veröffentlicht. 
Diese Autoren sollten wohl aufgrund ihrer Bekanntheit für eine 
Beachtung der publizierten Beiträge sorgen und die Erinnerung an 
‚Barmen‘ präsent halten bzw. bekannt machen. 

 
3. 1954: Barmen, „… auch fernerhin gebotenes Zeugnis“ 

Karl Barth beklagte in einer in der Zeitschrift „Junge Kirche“ abge-
druckten Rundfunkrede vom 30. Mai 1954, dass manche „so vieles ver-
gessen“ hätten, „was in jenen Jahren geschehen ist.“19 Polemisch stellte 
er die Frage: „Was könnte uns Barmen heute bedeuten, wenn uns bei 
irgend einem Anlass die Augen dafür aufgehen sollten, was damals ge-
schehen ist“20? Sicher sei keiner „christliche[n] Heldentat“ zu geden-
ken, da es „auch in jenen Barmer Tagen viel allzu menschliche Schwä-
che, Eitelkeit und Uneinigkeit“ gegeben habe. Freilich täusche sich, wer 
diese Erklärung nur als „eine aus Not und Verlegenheit der damaligen 
Zeit“ geborene „praktische Behilfsmaßnahme“ ansehe, da in diesem 

                                                        
19  Barth, Barmen (wie Anm. ), 482. – Im Folgenden werden die Beiträge aus 

den ausgewählten Publikationsorganen immer nach den Autoren zitiert; sind 
keine Autoren genannt, so wird ein Verweis auf die jeweilige Ausgabe der 
Zeitschrift geboten. 

20  Ebd., 483. 



Siegfried Hermle  
 

122 

Text für die Zukunft der Kirche „Bindendes und Verpflichtendes aus-
gesprochen“ worden seien. In Einleitung und Schluss der Erklärung 
werde „von einem ‚Bund‘ der traditionellen Konfessionskirchen gere-
det“. Es sei also von keiner Union gesprochen worden, aber doch sei 
in diesem Bekenntnis etwas zusammengefügt und diese Einheit sei „in 
sechs wahrhaftig wichtigen und gehaltvollen theologischen Sätzen zum 
Ausdruck gebracht“ worden. Diese ließen zwar die konfessionellen 
Verschiedenheiten nicht verschwinden, doch könnten sie „ihre kir-
chentrennende Schärfe“ verlieren. Die Thesen könnten Anlass sein, 
„heute bei aller Ehrfurcht vor den Vätern ein wenig dankbar und mutig 
vorwärts, statt wie gebannt hinter sich zu blicken.“ Nach einer knappen 
Skizze der sechs Sätze, deren jeweilige Aktualität herausgestellt wurde, 
folgerte Barth, die „Erklärung könnte, dürfte und müsste uns heute so 
aktuell oder noch aktueller sein als 1934“21. Die Barmer Erklärung sei 
„wohl das Werk einer gewissen Geistesgegenwart“ gewesen und – eine 
solche auch bei den heutigen Hörern vorausgesetzt – „könnte, dürfte 
und müsste“ die Erklärung „eigentlich auch 1954 kein totes noch stum-
mes, sondern ein sehr lebendig sprechendes Dokument sein“. 

Martin Albertz nahm in seinem Beitrag in „Die Zeichen der Zeit“ 
zunächst eine historische Einordnung des Ortes der Bekenntnissynode 
vor, indem er auf die drei dort wirkenden Pastoren – Paul Humburg, 
Karl Immer und Harmannus Obendiek – verwies und daran erinnerte, 
dass sich in Barmen bereits im Dezember 1933 1.200 Männer unter-
schiedlichen Bekenntnisses versammelt hätten, um zu bekennen, dass 
es für die Kirche „kein anderes Fundament als die Offenbarung Gottes 
in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments“ gebe22. Auch 
seien dort der erste rheinisch-westfälische Gemeindetag sowie die erste 
freie reformierte Synode durchgeführt worden. Letztere habe eine 
ebenfalls von Barth verfasste Erklärung verabschiedet23, in der die 
natürliche Theologie abgewehrt, die Irrlehre der Deutschen Christen 
zurückgewiesen und jedem Konfessionalismus der Abschied gegeben 
wurde. Ausführlich entfaltete Albertz im Folgenden die Schwierig-

                                                        
21  Ebd., 484. 
22  Albertz, Martin: Barmen. In: Die Zeichen der Zeit. Evangelische Monats-

schrift für Mitarbeiter der Kirche 8 (1954), 164. 
23  Vgl. Hermle, Siegfried / Thierfelder, Jörg (Hg.): Herausgefordert. Dokumente 

zur Geschichte der Evangelischen Kirche in der Zeit des Nationalsozialismus. 
Stuttgart 2008, 198–202. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 123 

keiten im Umfeld der Entstehung der Barmer Theologischen Erklä-
rung sowie die Differenzen innerhalb des ‚Bekenntnislagers‘ und 
fragte, ob diese denn „das Ziel, das sie sich vor zwanzig Jahren gesteckt 
hatte, in der Folgezeit erreicht“ habe24. Die Synode habe zwar nicht 
den Reichsbischof beseitigen können, doch wurde zunächst „die Bru-
derschaft zwischen den zerstörten und intakten Kirchen“ erreicht, 
wenngleich diese ein Problem bliebe. 1936 habe die Oeynhauser 
Synode den Zwiespalt offenkundig werden lassen25, und insbesondere 
die Distanzierung der Landesbischöfe von der Erklärung der 
Vorläufigen Kirchenleitung angesichts der Kriegsgefahr 1938 habe zur 
schärfsten Krise in der Bekennenden Kirche geführt26. Es sei das 
Verdienst von Landesbischof Theophil Wurm gewesen, „mit seinem 
Einigungswerk eine erneute Annäherung“ herbeizuführen. Dies habe 
dafür den Weg bereitet, dass in der Grundordnung der EKD und in 
Grundordnungen der Landeskirchen auf Barmen verwiesen worden 
sei. Es sei freilich zu fragen, was „davon nur Fassade […] und wieviel 
davon in das Leben der Gemeinden übergegangen“ sei27. Ausführlich 
entfaltete Albertz schließlich, dass durch Barmen die „Lehre der Staats-
omnipotenz“ zurückgewiesen und eine klare „Grenze zwischen Staat 
und Kirche“ markiert worden sei28. Auch sei deutlich geworden, „daß 
eine Kirche, wenn sie ganz unpolitisch das Evangelium zu verkünden 
unternimmt, ganz politisch wird.“ Albertz verwies auf den „eigen-
tümliche[n] Segen“, dass Kirchen, die mit der Bekennenden Kirche 
zusammen Widerstand geleistet hätten, „in einer selbstverständlichen 
brüderlichen Kampfgemeinschaft“ stünden. Er verwies auf die nor-
wegische Kirche, die Generalssynode der Niederländischen Refor-
mierten Kirche sowie auf die amerikanische Presbyterianer-Synode, die 
Erklärungen im Geist des Bekenntnisses von Barmen verabschiedet 
hätten. Abschließend betonte er im Blick auf die „theologische 
Bedeutung von Barmen“, dass sie „zur Besinnung auf Gottes Wort“ 
gerufen habe und die „Theologie des Wortes“ zu „einer ökumenischen 
Theologie [führe], die von Barmen herkommt“29. 

                                                        
24  Albertz, Barmen (wie Anm. 22), 166. 
25  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 328–335. 
26  Vgl. ebd., 455–457, 461. 
27  Albertz, Barmen (wie Anm. 22), 166f. 
28  Ebd., 167. 
29  Ebd., 168. 



Siegfried Hermle  
 

124 

Einen kritischen Zugang zur Barmer Erklärung wählte der Autor des 
„Sonntagsblatts“; er titelte: „Zwielicht über Barmen“. Herausgestellt 
wurde, dass zwar die Lage von 1934 „eindeutig“ gewesen sei, heute 
freilich sei diese „vieldeutig“30. Begründet wurde dies damit, dass viele 
– auch Karl Barth – „eigentümlich apologetisch von Barmen“ sprächen 
und oft begegneten einem „die defensiven Bemerkungen […], daß Bar-
men noch heute gültig sei“. Nötig seien diese Beteuerungen, da die in 
Barmen „veröffentlichten Sätze ja keineswegs ein umfassendes ‚Be-
kenntnis‘ darstellen, sondern nur gegenüber einer zeitgenössischen 
Ketzerei das Wort des Evangeliums bezeugen wollten“. Das eigentli-
che Problem sei darin zu sehen, dass zwischenzeitlich 20 Jahre verflos-
sen seien. Daher sei zu fragen, ob „diejenigen, die sich auf Barmen be-
rufen und berufen haben, es in der rechten Weise getan“ hätten oder 
„nicht manchmal aus Barmen einen neuen Konfessionalismus“ herlei-
teten. Zudem werde das Bekenntnis „oft in polemischer Weise gegen 
die lutherischen Kirchen geltend gemacht“. Man müsse die bittere 
Wahrheit aussprechen und die Frage stellen, ob es wirklich zutreffe, 
„dass sich die Wege innerhalb der EKD am Bekenntnis geschieden 
hätten?“ Wenn beispielsweise „die geistige Bilanz der letzten Synode 
der EKD“ ausschließlich an „politische[n] Erwägungen“ gemessen 
werde, und die „Frage nach der Vollmacht der Verkündigung“ keine 
Rolle mehr spiele, so würden hier „fremde Dinge für wichtiger“ gehal-
ten als der eigentliche Auftrag der Kirche. Nötig sei „eine Besinnung 
auf die Situation und die Erklärung von Barmen […], die in völliger 
Freiheit von jeglichem Präjudiz, also in echter Bußfertigkeit, ge-
schieht.“ Und die Probe bestehe schlicht darin, „ob man bereit ist, die 
eigene Buße zu vollziehen oder nur anderer Leute Buße zu tun“.  

Die vier in regionalen Kirchenzeitungen erschienenen Beiträge 
legten vor allem Wert darauf, regionale Bezüge herzustellen und die 
aktuelle Bedeutung der Barmer Synode zu betonen. 

Das bayerische „Sonntagsblatt“ bot auf einer ganzen Seite Infor-
mationen zur „Barmer Bekenntnissynode 1934“31. Ausführlich wurde 
einleitend auf die Hintergründe und die Ursachen für die Synode 

                                                        
30  N. N.: „Zwielicht über Barmen“. In: Sonntagsblatt Nr. 22 vom 30.5.1954, 23. 

Hierin auch die folgenden Zitate. 
31  E. F.: Die Barmer Bekenntnissynode 1934. In: Sonntagsblatt für die Evange-

lisch-Lutherische Kirche in Bayern. Nr. 26 vom 27.6.1954. Hierin auch die 
folgenden Zitate. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 125 

verwiesen sowie deren Verlauf nachgezeichnet. Kurz skizziert wurde 
der Inhalt der verabschiedeten Texte und als lokaler Bezug darauf 
verwiesen, dass zu dem die Synode abschließenden „Gemeindetag 
‚Unter dem Wort‘“ auch „23 Kandidaten des Nürnberger Prediger-
seminars […] nach Barmen gekommen“ waren. Hervorgehoben war 
ferner, dass der bayerische Oberkirchenrat Thomas Breit sowie Eduard 
Putz „maßgebliche Mitarbeiter“ an den sechs Leitsätzen gewesen seien. 
Diese hätten herausgestellt, „daß der in der Heiligen Schrift bezeugte 
Jesus Christus das eine Wort Gottes“ sei. Die Synode habe „sich zu 
dem Anspruch des Herrn auf unser ganzes Leben“ und „zu der 
Bruderschaft im Glauben“ bekannt; auch wurde festgestellt, „daß die 
Ämter in der Kirche keinen Herrschaftsanspruch“ zuließen sowie die 
„Grenze des Staates nach dem biblischen Urteil“ aufwiesen. Bedeut-
sam für die Gegenwart sei, dass in der Situation der „Bedrohung der 
Kirche Lutheraner, Reformierte und Unierte, ohne daß ihr jeweiliges 
Bekenntnis angetastet wurde, zu einem gemeinsamen Wort sich 
zusammenfinden konnten“. Sie hätten eine klare Trennungslinie 
zwischen dem fixiert, „was der Kirche und was des Staates ist“ sowie 
„eine deutliche Abgrenzung gegenüber der Bewegung der Deutschen 
Christen“ vollzogen. Abschließend wurden noch heutige Versuche 
zurückgewiesen, „Barmen eine Auslegung zu geben, die wider die 
Tatsachen steht“. Die Synodalen selbst bezeugten, dass man „weder 
eine neue Kirche gründen, noch eine Union schaffen“ wolle und sie 
gaben „ein klares Zeugnis“ dafür ab, „wie hoch sie die Bekenntnisse 
der Reformation gewertet haben“. Sie dachten „nicht daran […], mit 
Barmen einen anderen Weg zu gehen als den Weg auf dem Grund der 
Heiligen Schrift und der Bekenntnisse der evangelischen Kirchen.“ 

Im hannoverschen Sonntagsblatt „Die Botschaft“ war auf der 
Titelseite unter einem Bild der Barmer Kirche ein mit „Barmen!“ über-
schriebener Beitrag von Eberhard Klügel wiedergegeben. Klügel, selbst 
Teilnehmer der Synode, skizzierte eingangs die historische Situation im 
Frühjahr 1934, als Reichsbischof Ludwig Müller versucht habe, die 28 
evangelischen Landeskirchen „zusammenzuschweißen“32. Auch er 
stellte ausdrücklich einen lokalen Bezug her, wenn er darauf verwies, 

                                                        
32  Klügel, Eberhard: Barmen! Der 20jährige Erinnerungstag an eine denkwürdige 

Synode. In: Die Botschaft. Hannoversches Sonntagsblatt. Kirchenblatt der 
Evang.-Luth. Landeskirche Hannovers 9 (1954) vom 30.5.1954. Hierin auch 
die folgenden Zitate. 



Siegfried Hermle  
 

126 

dass Landesbischof August Marahrens dem Eingliederungsversuch der 
hannoverschen Landeskirche widerstanden habe. In dieser „Stunde 
schwerster Bedrohung“ hätten sich in Barmen 140 Synodale aus 19 
Kirchen versammelt, wobei Hannover „eine Gruppe von 6 Männern, 
je zur Hälfte Theologen und Laien“, entsandt habe. Drei Dinge seien 
in Barmen wichtig gewesen: Zum einen habe die Synode „der heid-
nischen Zersetzung des christlichen Erbes bis weit in die Gemeinden 
hinein […] ein klares Bekenntnis zu Christus dem Gekreuzigten und 
Auferstandenen“ entgegengestellt. Zum anderen habe sie „den Pfar-
rern und Gemeinden das Gewissen […] zum offenen Zeugnis für die 
Wahrheit“ geschärft und „zum dritten [… habe] sie auch die Ver-
antwortung für die rechte Gestalt und Ordnung der Kirche“ geweckt. 
Es sei deutlich geworden, dass es nicht um „Pfaffengezänk“, sondern 
„um eine Entscheidung für oder wider Christus“ gehe. Dies werde in 
den Thesen pointiert zum Ausdruck gebracht, die das Führerprinzip in 
der Kirche zurückgewiesen und jeder Vermengung von Kirche und 
Staat widersprochen hätten. Heute sei deutlich, dass die Barmer Sätze 
„einer besonderen und klaren Auslegung von der Schrift und von den 
Bekenntnissen her bedürfen.“ Denn in jener Stunde hätten zwar „die 
verschiedenen evangelischen Bekenntniskirchen gemeinsam“ geredet, 
doch sollten die Sätze „nicht ohne Verbindung mit den Bekenntnissen 
der Reformationszeit verstanden und ausgelegt werden.“ Die Erklä-
rung, die ihre Entstehung wesentlich Karl Barth verdanke, lasse „in 
manchen Dingen hinsichtlich des Verhältnisses von Kirche und Welt, 
Glaube und Offenbarung, Gesetz und Evangelium noch Fragen 
offen“. So dürfe Barmen nicht „gegen die lutherische oder reformierte 
Gebundenheit der Landeskirchen“ ausgespielt werden. Es gelte daher, 
„wie die Synode von Barmen sagte, ‚Gott befehlen‘, ob und wann er 
uns ein Neues schenken will“. 

Auf der Titelseite des Berliner Sonntagsblatts „Die Kirche“ wurde 
am 23. Mai 1954 nicht nur auf zahlreiche in Berlin durchgeführte 
Gedenkfeiern verwiesen, sondern auch in einem von Oberkonsistorial-
rat Erich Andler verfassten Beitrag der Barmer Ereignisse gedacht. 
Unter der Überschrift „... auch fernerhin gebotenes Zeugnis“ entfaltete 
Andler knapp die Ereignisse in Barmen, um dann darauf zu verweisen, 
dass auf die Erklärung der Synode in der Grundordnung der EKD und 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 127 

der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg verwiesen werde33. 
Die Bekenntnisse der Reformation seien für viele Christen „längst zu 
verstaubten, wunderlichen Sätzen geworden“. Nun aber sei aus der 
Mitte der Gemeinde „durch das Leiden der bekennenden Christen 
inmitten einer Sperrzone des Hasses“ ein Bekenntnis entstanden, 
dessen große Kraft auch „manche unserer Nachbarkirchen“ bestätigt 
hätten. Eine äußerst knappe Zusammenfassung der sechs Sätze schloss 
mit der Feststellung, „daß es sich hier um ganz aktuelle Fragen“ 
handele, daher sei es „gut, sich damit bekanntzumachen“. 

Das im Bereich der rheinischen Landeskirche erscheinende Sonn-
tagsblatt „Der Weg“ zeigte am 30. Mai 1954 auf seiner Titelseite ein 
Bild der Gemarker Kirche in Barmen nach den Kriegszerstörungen. 
Zugleich wurde auf den Artikel „Was bedeutet ‚Barmen‘ heute?“ ver-
wiesen, der auf Seite 3 platziert und von Superintendent Johannes Fach 
verfasst worden war. Fach erklärte seinen Leserinnen und Lesern 
zunächst die Situation des Jahres 1933. Die Einsetzung Ludwig Mül-
lers, eines Vertrauten Hitlers, zum Reichsbischof habe unverhohlene 
Rechtsübertretungen und Gewaltakte mit sich gebracht, die „mit dem 
Wesen der Kirche unvereinbar“ gewesen seien34. Daher hätten „sich 
Abgeordnete aus allen Landeskirchen zur ersten Bekenntnissynode“ 
versammelt. Diese hätten mit ihrem Bekenntnis die Irrlehren der 
Deutschen Christen abgelehnt. Zudem sei in einer zweiten Erklärung 
zur Rechtslage35 festgestellt worden, „daß das Reichskirchenregiment 
die Grundlage der Kirche verlassen und sich zahlreicher Rechts- und 
Verfassungsbrüche schuldig gemacht habe.“ Diese Beschlüsse hätten 
neben „der Abwehr nach außen“ auch „eine tiefgreifende inner-
kirchliche Bedeutung“ gehabt. Erstmals hätten „Glieder lutherischer, 
reformierter und unierter Kirchen gemeinsam geredet“, wobei es 
freilich „nicht ihr Wille [gewesen sei], eine neue Kirche zu gründen 
oder eine Union zu schaffen“. Der „Bekenntnisstand der einzelnen 
Kirchen sollte nicht aufgehoben werden.“ Die in der NS-Zeit aufge-
brochenen Auseinandersetzungen seien noch nicht abgeschlossen. 

                                                        
33  Vgl. Andler, Erich: … auch fernerhin gebotenes Zeugnis. 20 Jahre Barmer 

Theologische Erklärung. In: Berliner Sonntagsblatt Die Kirche. Nr. 21 vom 
23.5.1954. 

34  Fach, Johannes: Was bedeutet „Barmen“ heute? In: Der Weg. Nr. 22 vom 
30.5.1954. Hierin auch die folgenden Zitate. 

35  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 204f.  



Siegfried Hermle  
 

128 

Zahlreiche Kirchen hätten nach 1945 die Barmer Erklärung „bei der 
Neuerarbeitung ihrer Kirchenordnung ausdrücklich neben den 
reformatorischen Bekenntnissen als für sie verpflichtend“ angeführt. 
Den „auf Barmen verpflichteten Gemeinden und Kirchen“ sei heute 
„der Weg […] zu einer falschen Betonung der Konfessionen“ ver-
sperrt. Zudem seien sie ermahnt, dem Staat „in neuer Weise [zu] 
begegnen“, da „die Kirche den absoluten Herrschaftsanspruch Jesu 
erneut bezeugen“ müsse. Auch wenn dies oft als „unzulässige 
Einmischung“ angesehen werde, so habe die Kirche doch das ihr 
aufgetragene Wächteramt wahrzunehmen.  

Zwanzig Jahre nach der Synode von Barmen wurde die Erinnerung 
an dieses Ereignis in Zeitschriftenbeiträgen zum einen durch eine 
historische Einordnung der Synode vorgenommen, um den Leserin-
nen und Lesern Zugang zu der damaligen Situation zu ermöglichen. 
Zum anderen wurde auf verschiedene inhaltliche Aspekte abgehoben, 
wobei insbesondere die Frage des Konfessionalismus zentral war. So 
wurde betont, dass mit den Barmer Sätzen der kirchentrennenden 
Schärfe der Bekenntnisse, die bislang in der evangelischen Kirche 
prägend gewesen sei, ihre Spitze genommen worden sei. Freilich sei in 
Barmen keine neue Kirche oder gar eine Union geschaffen worden. 
Weiter wurde durch den Verweis auf regionale Bezüge eine 
Identifikation der Leserinnen und Leser mit den Vorgängen in Barmen 
ermöglicht, deren Bedeutung für die Ökumene herausgestellt sowie 
darauf abgehoben, dass mit ‚Barmen‘ eine neue Verhältnisbestimmung 
von Staat und Kirche vorgenommen worden sei. Kritisch angemerkt 
wurde, dass einer einseitigen Vereinnahmung des Barmer Textes 
hinsichtlich einer politischen Positionierung der Kirche oder einer 
Kritik an der lutherischen Kirche entgegengetreten werden müsse; 
auch wurden die Zerwürfnisse in der Bekennenden Kirche angeführt. 
Sämtliche Autoren waren bestrebt, die Erinnerung an diesen Text mit 
dessen gegenwärtiger Bedeutung und Relevanz zu verbinden, wobei 
letztere freilich allenfalls angedeutet wurden. So lag Barth daran, den 
Barmer Text von einem Heldensockel herunterzuholen: Er könne 
einen Weg in die Zukunft weisen und müsse für die gegenwärtige 
Kirche fruchtbar gemacht werden! 

 
 
 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 129 

4. 1959: ‚„Barmen‘ hat langen Atem“ 

Im Rahmen des 25-jährigen Jubiläums 1959 würdigten die beiden über-
regionalen Wochenzeitungen „Christ und Welt“ sowie „Sonntagsblatt“ 
die Barmer Ereignisse. In „Christ und Welt“ legte Hans Asmussen 
seine Erinnerungen an die Barmer Synode dar. Er berichtete über die 
schwierigen Vorarbeiten, das Treffen in Frankfurt mit Thomas Breit 
und Karl Barth, bei dem der Entwurf erarbeitet wurde, sowie über sein 
anschließendes Gespräch mit Hermann Sasse in Erlangen, der den 
Entwurf jedoch strikt abgelehnt habe. Zentral sei die Zurückweisung 
der Deutschen Christen, einer „Ausgeburt des Liberalismus“ gewesen, 
wobei nur wenige erkannt hätten, dass man „es damals schon mit dem 
ganzen Nationalsozialismus zu tun“ hatte36. Auf der Synode in Barmen 
hing die Annahme des Textes von den Lutheranern ab, für die ein klei-
ner Ausschuss die einzelnen Punkte nochmals diskutierte. Asmussen 
legte Wert darauf hinzuweisen, dass ihm sowohl der kämpferische Uni-
onismus von Martin Niemöller als auch der Konfessionalismus bei-
spielsweise Hans Meisers fremd gewesen seien. Die Frage der Konfes-
sion habe daher in seinem einleitenden Vortrag eine große Rolle ge-
spielt. Asmussen hob hervor, dass „das Entscheidende am ‚Barmer Be-
kenntnis‘ [… nicht das gewesen sei], was drinnen steht, sondern die 
Tatsache, dass die Vielen gemeinsamen sprachen und bekannten“ – 
dies habe sich „so nicht einmal in der Reformation ereignet.“ Der 
Frage, ob die Barmer Erklärung überhaupt ein Bekenntnis sei, begeg-
nete Asmussen mit dem Hinweis, „dass die Vokabel ‚Bekenntnis‘“ 
nicht eindeutig sei, und mit der Feststellung, dass man unbestritten „in 
Barmen etwas ‚bekannt‘“ habe. Asmussen stellte klar: „Wir ‚überließen 
es Gott‘, was dieses gemeinsame Sprechen bedeuten könnte.“ 

Im „Sonntagsblatt“ wurde auf ‚Barmen‘ lediglich in einem – freilich 
auf der Titelseite platzierten – Beitrag verwiesen, der auch „die 400-
Jahr-Feier der Reformierten National-Synode von Frankreich“ thema-
tisierte37. Beide seien, so der Autor H. L. – wohl der Herausgeber 
Hanns Lilje selbst –, „Ausdruck des vielgestaltigen gemeinsamen Erbes 
der Reformation“. Lobend wurde im Blick auf die Barmer Bekenntnis-

                                                        
36  Asmussen, Hans: Vor 25 Jahren. Erinnerungen eines Teilnehmers an der Bar-

mer Synode vom 31. Mai 1934. In: Christ und Welt Nr. 22 vom 28.5.1959. 
Hierin auch die folgenden Zitate. 

37  L[ilje], H[anns]: Gemeinsames Erbe. In: Sonntagsblatt Nr. 23 vom 7.6.1959. 
Hierin auch die folgenden Zitate. 



Siegfried Hermle  
 

130 

synode hervorgehoben, dass das Presbyterium der Gemarker Kirche 
„den sachlichen und zugleich klarsten Weg der Erinnerung an jene 
Tage gewählt“ habe: „eine biblische Woche unter dem Motto: ‚Die 
Kirche vor ihrem Richter‘“. Die Gemeinde habe eine „starke, im 
besten Sinn calvinistische Prägung“ und sie zeichne daher ein starker 
„Sinn für die Verantwortung des Laien, besonders der Presbyter“ aus. 
Wo so „entschlossen auf die Sache geblickt“ werde, da müsse „die 
Erinnerung an ‚Barmen‘ nicht mehr unter dem Zwielicht bleiben“, das 
im Gedenkartikel 1954 thematisiert worden war, sondern könne „zu 
einem neuen Impuls brüderlicher Einmütigkeit werden“.  

In der „Jungen Kirche“ stellte Wilhelm Niemöller in einem umfäng-
lichen Artikel mit dem Titel „Gestalten der Barmer Bekenntnissynode“ 
nach einem knappen Verweis auf die „Vorgeschichte“ der Versamm-
lung die „Väter von Barmen“ vor38. Die Bedeutung beispielsweise von 
Karl Immer, Martin Niemöller, Karl Barth, Hans Asmussen, der 
Landesbischöfe Theophil Wurm und Hans Meiser, der Juristen Eber-
hard Fiedler, Wilhelm Flor und Hans Meinzolt veranschaulichte er mit 
einer Skizze des jeweiligen Engagements in den damaligen Auseinan-
dersetzungen. Erwähnenswert war ihm zudem, dass von den 139 
Abgeordneten – 86 Theologen und 53 Älteste – nur 40 das Wort er-
griffen, im Übrigen Barth kein einziges Mal. Resümierend stellte 
Niemöller heraus, dass die Gemeinde in Barmen präsent war, denn 
nicht „die Bekenntnissynode brauchte die Gemeinden aufzurufen, 
sondern die Gemeinden riefen die Bekenntnissynode zusammen“39. 
Und solange die Erklärung vom 31. Mai als „ein gutes, echtes, 
biblisches Zeugnis“ anerkannt werde, werde man „fröhlich bereit sein 
mit denen, die früher einmal zustimmten, und mit denen, die heute ihr 
Ja sagen, den zu preisen der in dieser Erklärung gepriesen wird als Weg, 
Wahrheit und Leben.“ 

Die regionalen Kirchenzeitungen widmeten sich in ganz unter-
schiedlicher Weise dem 25-jährigen Jubiläum. Im „Stuttgarter Evan-
gelischen Sonntagsblatt“ erinnerte ein eher kurzer Beitrag auf Seite 4 
im Rahmen der „Kirchliche[n] Umschau“ an die Bekenntnissynode 
und deren theologische Erklärung, in dem betont wurde, man wolle 

                                                        
38  Niemöller, Wilhelm: Gestalten der Barmer Bekenntnissynode. In: Junge Kirche 

20 (1959), 231. 
39  Ebd., 238. Hierin auch die folgenden zwei Zitate.   



Die Barmer Theologische Erklärung  
 131 

nicht „die damalige kirchengeschichtliche Entwicklung“ nachzeichnen, 
da sich die „Lage der Kirche […] seitdem beträchtlich gewandelt“ 
habe40. Auch sei Barmen nicht „vor Missbrauch gefeit, wie das Beispiel 
des ‚Bundes evangelischer Pfarrer in der DDR‘“ zeige41, noch könne 
„man in einer bloß formalen Wiederholung der Barmer Erklärung […] 
das Heil der Kirche erblicken“. Drei Punkte seien von dauerhafter 
Bedeutung: Die Erklärung sei „sowohl von lutherischen, als auch von 
reformierten und unierten Christen unterschrieben“ worden, dann sei 
dieses Bekenntnis streng christologisch gefasst und betone, dass der 
Staat keinem „anderen Herrn verantwortlich wäre als dem, der der 
Herr der Kirche ist.“ Zudem hätten die „unterzeichnenden 
‚Kirchenführer‘ […] an die Gemeinden“ appelliert und „ausdrücklich 
um deren Zustimmung und Mitbekenntnis“ gebeten.  

Im „Sonntagsblatt“ für die Evangelisch-Lutherische Kirche in 
Bayern bot Eduard Putz eine „Rückschau auf die Bekenntnissynode“, 
in der er knapp auf die Entstehungsumstände der Theologischen 
Erklärung verwies, um dann auf die furchtbare „Bedrohung der 
Christengemeinde heute in Mitteldeutschland“ zu verweisen42. Man 
habe „damals als bayerische Lutheraner gerade im Hören auf unsere 
Bekenntnisschriften“ erkannt, dass man „unseren letzten Trost und 
unseren Frieden mit Gott nicht aus unserer Rasse, nicht aus unserem 
Volkstum, nicht aus unserer Partei“ und auch „nicht aus unserer 
modernen Weltanschauung, aus unserem Sozialismus, aus unserem 
Humanismus“ oder der „glühenden Zukunftshoffnung der kommu-
nistischen ‚Friedensfront‘“ haben könne, sondern „allein im Blute des 
Lammes“. Habe damals der Staat versucht, sich die Kirche zu unter-
werfen, so sei dies „heute auch das eigentliche und letzte Ziel der 
östlichen Machthaber“. Daher stelle sich die Frage nach der Grenze 
des Staates mit erneuter Schärfe. Wichtig war Putz noch der Hinweis, 
dass dieses gemeinsame Zeugnis nicht zur „Gründung einer Unions-

                                                        
40  N. N.: Kirchliche Umschau. In: Stuttgarter Evangelisches Sonntagsblatt. Nr. 

22 vom 31.5.1959, 4. Hierin auch die folgenden Zitate. 
41  Vgl. zum Bund Lapp, Peter Joachim: Deutsche Christen in Rot? Ulbrichts 

Pfarrerbund – Dokumentation und Analyse. Aachen 2023.  
42  Putz, Eduard: Um Wahrheit, Einheit und Freiheit der Kirche. Das Ja der Lu-

therischen Bekenntniskirche von Bayern zu Barmen / Rückschau auf die Be-
kenntnissynode vor 25 Jahren. In: Sonntagsblatt für die Evangelisch-Lutheri-
sche Kirche in Bayern vom 21.6.1959. Hierin auch die folgenden Zitate. 



Siegfried Hermle  
 

132 

kirche“ führen wollte. Mit der Gründung der Evangelischen Kirche in 
Deutschland hätten die Landesbischöfe Wurm und Meiser „in dank-
barer Verantwortung das lebendige und bleibende Erbe der Christus-
bewegung von Barmen weitergetragen“. Heute sei zu fragen, wo „wir 
[…] Schrift und Bekenntnis“ verleugneten, Schwärmereien, Ideologien 
oder Weltanschauungsgeistern anhingen. Beigegeben war diesen Aus-
führungen noch ein vollständiger Abdruck der Thesen der Erklärung 
von 1934. 

Das evangelische Sonntagsblatt für das Rheinland, „Der Weg“, bot 
in seiner Ausgabe vom 31. Mai 1959 auf Seite 1 ein Bild der Gemarker 
Kirche in Wuppertal und im Blatt einen ausführlichen Bericht von 
Wilhelm Rott über ‚„Barmen‘ – vor 25 Jahren“, der durch Bilder 
aufgelockert war43. In seinem Beitrag skizzierte Rott die schwierige 
Situation der Kirche nach den Kirchenwahlen von 1933, führte die 
Herausforderungen vor Augen, die durch die Deutschen Christen 
gegeben waren – beispielsweise Abschaffung des Alten Testaments 
oder Führerprinzip in der Kirche – und betonte, dass das Bekenntnis 
in Gefahr und damit die „Gemeinden gefragt“ gewesen seien. Rott 
würdigte den Beitrag der Wuppertaler Pfarrer Hesse, Humburg, 
Obendiek und Immer sowie die in allen Kirchen durchgeführten 
Gottesdienste nach dem Ende der Synode. Über den Verlauf der 
Synode berichtete er, die „Beratungen seien frei von aller Tagespolitik“ 
gewesen und die von Barth entworfene und von Asmussen inter-
pretierte Erklärung sei „einmütig angenommen worden“. Nach einer 
Würdigung des Beitrags der jungen Theologen hob er auf die seinerzeit 
gefährdete Einheit der Kirche ab; eine Situation, die auch gegenwärtig 
wieder gegeben sei. Alle sechs Sätze des Barmer Bekenntnisses 
könnten auch heute noch bejaht werden und seien „ein an der Schrift 
zu prüfendes Zeugnis der ‚Bekennenden Kirche‘ [und … eine] 
gehorsame Antwort auf den Ruf des guten Hirten“. „Barmen“ rufe 
„zur Konzentration, von den Nebensachen zu der Hauptsache, von 
einem Allerweltschristentum […] zum ‚Bekennen vor den Menschen‘“. 
Barmen habe einen „langen Atem“ und es lohne sich auch heute noch, 
die Erklärung zu studieren; sie habe „vor einem Zurückweichen auf 

                                                        
43  Vgl. Rott, Wilhelm: „Barmen“ – vor 25 Jahren. Es ging um die Erneuerung 

der Kirche aus den Kräften des alten, aber immer wieder neu bekennenden 
Evangeliums. In: Der Weg. Nr. 22 vom 31.5.1959. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 133 

‚die innere Linie‘“ gewarnt, indem sie Christus bezeugt und „den 
kräftigen Anspruch Gottes auf unser ganzes Leben“ betont habe. 
Daher sei Barmen auch heute noch „in Predigt und Unterweisung“ 
aktuell.  

Am umfänglichsten war die Berichterstattung über die Barmer 
Synode in „Die Kirche. Berliner Sonntagsblatt“, in deren Ausgabe vom 
31. Mai 1959 gleich viermal Barmen thematisiert war: Auf Seite 1 fand 
sich ein Artikel von Generalsuperintendent Fritz Führ „Barmen – 
heute!“ sowie der „Wortlaut der Barmer Theologischen Erklärung“, 
auf Seite 2 eine persönliche Erinnerung an die Synode von Präses Kurt 
Scharf sowie auf Seite 3 eine kurze Kolumne von Wilhelm Niemöller 
über „Der Weg des Glaubens“. Führ entfaltete ausführlich den 2. und 
6. Satz der Erklärung, in dem herausgestellt sei: „Jesus Christus ist der 
Herr!“ Diese Sätze machten deutlich, dass sich Gott „aller Menschen 
erbarmen“ wolle und dass Jesus Christus „der Herr in allen Bereichen, 
auch in denen des Atheismus“ sei44. Die Sätze 3 und 4 betonten, dass 
die „christliche Kirche […] die Gemeinde von Brüdern“ sei, die „nicht 
darauf angewiesen [sei], ob sie bestimmte Bedürfnisse der Menschen 
erfüllt“. Sie stehe unter dem Auftrag, den ihr Jesus Christus gegeben 
habe. Er handele in der Kirche und gebe ihr Mut, „sich jeweils neue 
Wege führen zu lassen“ und „offener für die Not und Last der 
Menschen“ zu sein. Die 4. These mit ihrer Feststellung, dass die ver-
schiedenen Ämter in der Kirche keine Herrschaft begründeten, leite 
zudem dazu an, „weniger von dem Amt […] als von dem Dienst, zu 
dem der Herr Christus die Seinen sendet“, zu sprechen. Abschließend 
hielt Führ fest, dass das, was „die Barmer Erklärung sonst noch 
innerkirchlich bedeutet“ – beispielsweise im Blick auf die Existenz der 
Konfessionskirchen –, man getrost Gott selbst anempfehlen könne. 

Niemöller wies in seiner kurzen Kolumne darauf hin, dass in 
Barmen die Wahrheitsfrage „Wer ist der Herr?“ zur Diskussion gestan-
den habe. Es sei darum gegangen, ob sich die Synode zu „löchrigen 
Wasserbrunnen aufmachen“ wolle oder sich „im Glauben […] frei“ 
mache von allen menschlichen Weltanschauungen45. Die Synode habe 
einmütig bekannt: „Jesus Christus […] ist das eine Wort Gottes“. Zwar 

                                                        
44  Führ, Fritz: Barmen – heute! 25 Jahre nach der Bekenntnissynode in Barmen. 

In: Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1959. 
45  Niemöller, Wilhelm: Der Weg des Glaubens. In: Die Kirche. Evangelische Wo-

chenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1959. 



Siegfried Hermle  
 

134 

seien inzwischen 25 Jahre vergangen und viele der Synodalen seien 
verstorben, doch noch immer gelte das Schlusswort der Barmer 
Erklärung: „Verbum Dei manet in aeternum“. 

Kurt Scharf begann seine persönlichen Erinnerungen mit der 
großen Hoffnung, die er mit der Synode verbunden hatte: Er sei 
zuversichtlich gewesen, dass sie die Bewegung der Deutschen Christen 
zusammenbrechen lassen würde und dass der Staat zurückweichen 
werde. Habe er zunächst als Individualist Gemeinschaft in kleinen 
Bruderschaften erlebt, so habe er nun feststellen dürfen, dass diese 
angesichts der gewalttätigen Usurpation der kirchlichen Organisation 
gerade in der offiziellen Kirche präsent gewesen sei. Die Gemeinden 
seien zusammengeblieben, hätten auch ohne Pastoren Gottesdienste in 
Gasthäusern oder Wohnungen gefeiert. Von seinen beiden Mitreisen-
den bei der Fahrt nach Barmen sei der eine „voll Sorge im Blick auf die 
Bewährung“ der Synode gewesen, der andere aber habe darauf gesetzt, 
dass das „Trompetensignal der kleinen Gideonschar“ Hilfe bringen 
werde und man auf „[d]as Wort allein“ setze46. Nach einem Bericht 
über die Beratungen in der Synode und den Ausschüssen sowie einer 
Skizze der unterschiedlichen theologischen Prägungen der in Barmen 
Versammelten stellte Scharf heraus, dass das Bewusstsein der 
Bruderschaft alles Trennende zu überwinden helfe. Die Synode habe 
„ohne Gegenstimmen und ohne Stimmenthaltung“ die Erklärung 
angenommen. Es sei deutlich geworden, „daß Gottes Geist in der 
Gemeinschaft seiner Kirche auch heute noch Offenbarung wirkt, daß 
er Erkenntnis erschließt und brüderliche Liebe über alle dunklen 
Abgründe hinweg sichtbar vor aller Augen schenkt“. Allerdings habe 
die Synode nicht – wie erhofft – das Ende des Kirchenkampfes 
bedeutet, doch sei sie ein „wirklich bleibender Sieg trotz aller 
Niederlagen“ gewesen. Im Folgenden, so Scharf, hätte für ihn die 
These 3 eine besondere Bedeutung gehabt, in der formuliert sei, dass 
die christliche Kirche „die Gemeinschaft von Sündern [sei], in der Jesus 
Christus Wort in Wort und Sakrament durch den Heiligen Geist als der 
Herr gegenwärtig handelt.“ 

                                                        
46  Scharf, Kurt: Der entscheidende Sieg der bedrängten Kirche. Persönliche Er-

innerungen an die Synode von Barmen. In: Die Kirche. Evangelische Wo-
chenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1959. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 135 

Das 25-jährige Jubiläum der Barmer Synode bot vielfältigen Anlass zur 
Erinnerung. Auffallend ist, wie stark Teilnehmer an der Synode ihre 
Einschätzung bzw. ihren Blick auf die Ereignisse entfalteten. Die Re-
daktionen der Kirchenpresse dürften dabei wohl im Blick gehabt ha-
ben, dass diese Autoren für eine hohe Authentizität standen und ihre 
Bekanntheit eine starke Motivation zur Lektüre ihrer Artikel zur Folge 
haben würde. Auffallend ist, dass in den Beiträgen noch stärker als fünf 
Jahre zuvor eine Historisierung der Ereignisse vorgenommen wurde 
und die Erklärung der Notwendigkeit der Synode und auch deren Fol-
gen einen breiten Raum einnahmen. In diesem Zusammenhang fällt 
auch die Parallelisierung ins Auge, die im Blick auf die Bedrohung der 
Christengemeinde im Jahr 1933/34 und gegenwärtig in „Mitteldeutsch-
land“ hergestellt wurde. Beide Regime zielten auf die Zerschlagung der 
Kirche. Dagegen habe sich die Kirche seinerzeit erfolgreich zur Wehr 
gesetzt und Ähnliches hoffte man wohl auch für die Gegenwart. Ein 
weiterer, bereits zuvor thematisierter Bereich war die konfessionelle 
Frage: Positiv gewürdigt wurde das gemeinsame Sprechen von lutheri-
schen, reformierten und unierten Synodalen, klar zurückgewiesen 
wurde jedoch, dass damit eine wie auch immer geartete Unionskirche 
intendiert gewesen sei. Als wichtiger Impuls für die Gegenwart wurde 
schließlich herausgestellt, dass der Anspruch Gottes auf das ganze Le-
ben eines Christen seinerzeit wie heute gegeben sei; die Wahrheitsfrage 
stellte sich damals mit derselben Schärfe wie 25 Jahre später.  

Hingewiesen sei zuletzt darauf, dass allein Kurt Scharf in seinem 
Beitrag konkret seine Hoffnungen und Ängste entfaltete und heraus-
stellte, dass ihm durch diese Synode die Institution Kirche als 
Gemeinschaft, die alles Trennende überwinden könne und in der Jesus 
Christus konkret handele, greifbar wurde.  

 
5. 1964: Barmen war „ein Markstein der neueren Kirchengeschichte“ 

Zum 30-jährigen Jubiläum berichteten vor allem die regionalen Kir-
chenblätter ausführlich über ‚Barmen‘. Überregionale Publikationsor-
gane brachten entweder, wie das „Sonntagsblatt“, gar keinen Bericht 
oder boten Ausführungen über die Ereignisse von Barmen innerhalb 
von größeren Abhandlungen über den ‚Kirchenkampf‘. In „Die Zei-
chen der Zeit“ wurde ein von Ernst Wolf verfasster umfänglicher Bei-
trag unter dem Titel „Kirche zwischen Gericht und Gnade. Zur Prob-
lemgeschichte des Kirchenkampfes“ abgedruckt, in welchem auch die 



Siegfried Hermle  
 

136 

Ereignisse von Barmen ins Blickfeld gerückt wurden. Wolf war es 
wichtig herauszustellen, dass Barmen kein „Aufruf zur konfessionellen 
Konsolidierung“ oder gar eine „Proklamation einer ‚Union‘“ gewesen 
sei, sondern ein „Ruf zur Sache“47: Einige „der Barmer Thesen zur 
Verantwortung des Christen in der Welt etwa oder zur Frage Kirche 
und Staat [seien] so unerhört und überraschend, vor allem die Prokla-
mation des ‚Totalitätsanspruchs‘ Christi gegenüber demjenigen des 
Staates“, dass der lutherische Protest dagegen – wie beispielsweise im 
„Ansbacher Ratschlag“48 – nicht zu überzeugen vermochte. Freilich 
hätte das Exerzieren von Barmen in der evangelischen Kirche 
„schwere Konflikte in den eigenen Reihen“ gebracht. 

In „Christ und Welt“ war ein Beitrag von Kurt Scharf geboten, der 
die Frage erörterte „Kirche oder Kirchenbund? Die Barmer Erklärung 
und die Einheit der EKD.“ Scharf sah in Barmen den Ausgangspunkt 
dafür, dass die Bekennende Kirche eigene Kirchenleitungen, Ausbil-
dungsstätten, Hochschulen und eine eigene Verwaltung der Kirchen-
steuern geschaffen habe. Es habe sich „eine neue Einheit quer durch 
alle Landeskirchen hindurch“ ausgebildet und „eine Einheit der Lehre“ 
sei gewachsen49. Nach 1945 sei an dieser „erprobten Regel“ angeknüpft 
worden und es habe sich eine „standhafte Einheit“ entwickelt. Dies 
zeige sich im ersten Artikel der Verfassung der Evangelischen Kirche 
von 1948, der zwar von einem „Bund von Kirchen“ spreche, aber trotz 
„dieser Kennzeichnung“ sei klar, dass hier „nicht nur ein Bündnis für 
gewisse bestimmte Zwecke abgeschlossen werde“, sondern dass „die-
ser Bundesvertrag […] die Rechtsgestalt der Landeskirchen“ verändert 
und ein „neues objektives Recht“ geschaffen habe. Heute übe die 
Evangelische Kirche „eine übergreifende geistliche Leitung“ aus, sie 
führe Lehrgespräche, beschließe einheitliche Gottesdienstordnungen, 
gebe ein gemeinsames Gesangbuch heraus, sei für die Arbeit am 
Luthertext der deutschen Bibelübersetzung zuständig, vertrete die 
Kirchen Deutschlands im Ökumenischen Rat der Kirchen, verant-
worte die Militärseelsorge und die Betreuung von Kriegsdienstver-
weigerern aus Gewissensgründen; zudem bilde sie Ausschüsse, erteile 
Forschungsaufträge, übe Gruppenseelsorge und übernehme fürsorge-

                                                        
47  In: Die Zeichen der Zeit 18 (1964), 176. 
48  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 209–211. 
49  Scharf, Kurt: Kirche oder Kirchenbund? Die Barmer Erklärung und die Ein-

heit der EKD. In: Christ und Welt. Nr. 22 vom 29.5.1964, 12. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 137 

rische Aufgaben. In ihrem Rat und ihrer Synode agiere sie „als Leitung 
einer Einheitskirche.“ So sei die EKD „in ihrer Einheit […] ein 
Werkzeug Gottes […] auf dem Weg zur Einheit der Christenheit“.  

Die „Junge Kirche“ dokumentierte „Arbeitsergebnisse der Arbeits-
gemeinschaft ‚Öffentliche Verantwortung‘ und ‚Theologie und 
Gemeinde‘ in der evang[elischen] Gemeinde Berlin-Dahlem“, die „aus 
dem Schlaf rufen und zur Aktivierung von Barmen rufen“ wollen50. 
Die von erwachsenen Laien erarbeiteten Sätze wollten die Barmer 
Thesen, die „1934 zur Abwehr der Ansprüche von ‚deutsch-
christlicher‘ Theologie und nationalsozialistischer Kirchenpolitik 
notwendig und hilfreich“ gewesen waren, für die „heute so ganz 
anders“ gelagerten „Gefahren für die Kirche“ aktualisieren. Heute gehe 
es nicht mehr wie 1934 um „die Abgrenzung der Kirche von ‚der 
Welt‘“, sondern „vor allem um die Sendung der Kirche in die Welt 
hinein“. Nach einer knappen Skizzierung des Inhaltes der sechs 
Barmer Thesen wurden Aktualisierungen formuliert. Vier Beispiele 
seien genannt: Im Blick auf These 1 war herausgestellt, dass man über 
„den Weg des Volkes Israel als Geschehen von Gott her“ ebenso 
nachdenken müsse, wie über „die Theologische Eigenständigkeit des 
Alten Testaments.“51 Im Zusammenhang der 3. Barmer These wurde 
vor der „Fiktion, die Einwohner eines Parochialbezirkes bildeten eine 
Lebens- und Glaubensgemeinschaft“ ebenso gewarnt wie am 
Festhalten der Vorstellung, dass Kirche heute noch Volkskirche sei52. 
Als aktuelle Folgerung der 4. These war die Gefahr formuliert, dass es 
zu einer „Zentralisierung und Bürokratisierung von Kirchenleitung 
und Kirchenverwaltung“ komme, dass „fast alle kirchlichen Funktio-
nen durch hauptamtliche Angestellte“ übernommen würden und die 
„Pfarrer nach einem verkehrten Amtsverständnis“ agierten. Im Blick 
auf These 5 wurde festgehalten, dass man angesichts des Bekenntnisses 
„zur politischen Schuld Deutschlands in der Vergangenheit […] heute 
unsere Mitverantwortung für unsere junge Demokratie“ mittragen 
müsse53. 

Das evangelische Sonntagsblatt für das Rheinland „Der Weg“ 
brachte in seiner Ausgabe vom 24. Mai 1964 einen ausführlichen 

                                                        
50  N. N.: Barmen heute. In: Junge Kirche 25 (1964), 580. 
51  Ebd., 581. 
52  Ebd., 582. 
53  Ebd., 583. 



Siegfried Hermle  
 

138 

Bericht des Journalisten Manfred Vierkorn54 über die Ursachen und 
Hintergründe der Barmer Bekenntnissynode. Der mit zahlreichen ein-
drücklichen Bildern versehene Beitrag ordnete die Barmer Versamm-
lung historisch ein, ging insbesondere auf die exponierten Barmer 
Theologen wie Karl Immer oder Paul Humburg ein und stellte weitere 
Exponenten der Bekennenden Kirche des Rheinlandes, wie Gustav 
Heinemann, vor. Aufgrund der Aktivitäten der Deutschen Christen 
habe sich die Bekennende Kirche zu „sogenannten Widerstands-
synoden“ vereint – angeführt wurde die Synode in Barmen am 3. und 
4. Januar55 oder die Ulmer Versammlung vom 22. April56 –, ehe dann 
im Mai 1934 in Barmen-Gemarke eine Synode mit 140 Abgeordneten 
aus 19 Landeskirchen zusammengetroffen sei57. Ein von Karl Barth, 
dem „geistige[n] Vater des Widerstandes“, entworfenes Wort sei „in 
bewegten Ausschusssitzungen zur berühmten ‚Barmer Erklärung‘ 
herangereift.“ Die dort gefundene „Übereinstimmung und Geschlos-
senheit im Glauben“ habe nach 1945 die Neuordnung der Landes-
kirchen ermöglicht, die „fast alle die Barmer Erklärung in ihre Kirchen-
ordnungen aufgenommen“ hätten. 

Überraschend ausführlich rückte das in Bayern erscheinende 
„Sonntagsblatt“ in seiner Ausgabe vom 31. Mai 1964 die Barmer 
Versammlung ins Blickfeld: Auf der Titelseite diente ein Bild der neu 
aufgebauten Barmer Kirche als Blickfang für einen umfänglichen 
Beitrag unter der Überschrift „Ich weiche nicht vor deinen Zeugnissen. 
Barmer Erklärung vor dreißig Jahren“58. Eingangs wurde ausführlich 
auf die Vorgeschichte von Barmen verwiesen, beispielsweise auf die 
Hoffnung, dass mit dem Aufstieg des Nationalsozialismus auch eine 
„Umkehr der kirchenfremden ‚Massen‘ zu Gott“ sowie ein Sieg über 
die „rote Gefahr“ verbunden sei, und die dann folgende Ernüchterung, 

                                                        
54  Manfred Vierkorn zeichnete gemeinsam mit Heinz Knorr auch für einen am 

31.5.1964 in der ARD gezeigten Beitrag verantwortlich: „Mit Gott gegen Füh-
rer und Reich. Zum 30. Jahrestag der Barmer Erklärung.“ 

55  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 198–202. 
56  Vgl. ebd., 204f. 
57  Vgl. Vierkorn, Manfred: Barmen 1934. Ursache und Hintergrund. In: Der 

Weg. Nr. 21 vom 24.5.1964. 
58  Hammer, Wolfgang: Ich weiche nicht vor deinen Zeugnissen. Barmer Erklä-

rung vor dreißig Jahren. In: Sonntagsblatt für die Evangelisch-Lutherische 
Kirche in Bayern. Nr. 22 vom 31.5.1964. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 139 

als mit dem Aufstieg der Deutschen Christen deutlich wurde, dass die 
neue Volkskirche heidnische Konturen annehmen sollte, beispiels-
weise durch die Abwertung des Alten Testaments oder die Behaup-
tung, Jesus sei ein Arier. Der Widerstand vieler Gemeinden habe dann 
zur ersten Bekenntnissynode geführt, deren Erklärung durch Barth, 
Breit und Asmussen vorbereitet wurde und in der „die evangelische 
Christenheit Hitlers Ideologie und Ansprüche zurückwies“. Allerdings 
habe das „makabre Hin und Her der Jahre nach Barmen über die 
richtige Art, Hitlers Wüten zu begegnen […] den Kirchenkampf alles 
andere […] als einen strahlenden Siegeszug der Kirche“ werden lassen. 
Auch wenn sich „der ‚intakte‘ Flügel der Bekennenden Kirche“ – wie 
der katholische Episkopat – beispielsweise wegen der „Angst vor dem 
Bolschewismus“ immer wieder taktisch verhalten habe, so sei der 
Kirchenkampf doch „zu einem tief erfreulichen, hochgemuten Beweis 
für die Kraft Jesu Christi in unserer Zeit“ geworden. Der Verfasser 
urteilte abschließend: „Nirgends außer in den evangelischen, beken-
nenden Gemeinden lebte ein so weit verzweigter, duldender, aber 
unverbrüchlicher Widerstand.“ Pathetisch hieß es weiter: „Die sechs 
Thesen von Barmen leuchteten als flammende Bojen durch das 
tosende Meer der Zweifel und Ängste.“ 

In derselben Ausgabe des Sonntagsblattes war auf der letzten Seite 
noch ein Interview mit Eduard Putz beigefügt, der in Barmen als 
bayerischer Abgeordneter mitgewirkt hatte. Neben Fragen zur Genese 
der Barmer Versammlung wurde er auch nach der Bedeutung gefragt, 
die er diesem Ereignis beimesse. Putz stellte heraus, dass die Barmer 
Erklärung ein „Signal ersten Ranges für die wahre Kirche Christi“ 
gewesen sei59. Der erhoffte Rücktritt der deutschchristlichen Bischöfe 
sei zwar nicht erfolgt, doch „drei Viertel der zu den ‚Deutschen 
Christen‘ gegangenen bayerischen Pfarrer [seien] wieder ausgetreten.“ 
Im Folgenden habe sich die Bekennende Kirche gesammelt und dieser 
Zusammenschluss habe „zweifellos die allergrößte Niederlage von 
Hitlers Kirchenpolitik“ bedeutet. Und für diese Entwicklung sei 
Barmen „die Weichenstellung“ gewesen; fortan sei „die Kirche 
reformatorischer Prägung ihren eigenen Weg abseits der ideologisier-
ten deutschchristlichen Kirche“ gegangen. 

                                                        
59  Putz, Eduard: Barmen war die Weichenstellung. In: Sonntagsblatt für die 

Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern. Nr. 22 vom 31.5.1964. 



Siegfried Hermle  
 

140 

Ganz anders fiel die Berichterstattung über das 30-jährige Barmen-Ju-
biläum in der Berliner Ausgabe der evangelischen Wochenzeitung „Die 
Kirche“ aus. Hier wurde „[st]tatt eines Gedenkartikels“ auf der Titel-
seite ein Brief von Karl Barth abgedruckt, mit dem dieser eine Bitte um 
einen Beitrag zu diesem Jubiläum zurückwies60. Barth begründete seine 
Ablehnung damit, dass er darüber beunruhigt sei „daß Barmen nun 
immer wieder […] Anlass zu so etwas wie Jubiläen“ werde. Würde man 
„auf der Linie von Barmen“ denken, so hätte man „gar keine Zeit, Lust, 
Kraft und Bedürftigkeit, sich immer wieder in Erinnerung zu rufen, wie 
bedeutsam diese Sache damals gewesen“ sei. Jüngere Menschen müss-
ten „zu einer Re-Vitalisierung von Barmen“ den Impuls geben, doch 
diese seien „offenbar noch nicht da“. Daher verdrieße es ihn, „quasi 
den Museumsführer zu machen“ und gegen „das Schreiben eines fei-
erlichen Gedächtnisartikels […] sträubt sich meine Feder“61. Die Re-
dakteure rückten anstelle des erbetenen Artikels auf Seite 2 einen voll-
ständigen Abdruck der Barmer Theologischen Erklärung sowie der Er-
klärung der Bekenntnissynode zur Rechtslage der Deutschen Evange-
lischen Kirche62 ein. 

Einen vollständigen Abdruck der Theologischen Erklärung boten 
auch das „Stuttgarter Evangelische Sonntagsblatt“ sowie das „Evange-
lische Gemeindeblatt für Württemberg“ in ihren Ausgaben vom 31. 
Mai 1964. Im „Gemeindeblatt“ war zudem ein einseitiger Artikel über 
die Barmer Bekenntnissynode publiziert, der zunächst darüber infor-
mierte, wie es zu ‚Barmen‘ gekommen war. ‚Barmen‘ sei „ein Ruf nach 
vorwärts“ gewesen, da in dem „Wir“ der Erklärung „die Gemein-
samkeit der Verantwortung angesichts der Kirchennot in Glaube und 

                                                        
60  Vgl. Barth, Karl: Statt eines Gedenkartikels. In: Die Kirche. Evangelische Wo-

chenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1964, 1. Hierin die folgenden Zitate. 
61  Barth hatte schon 1952 in einem Beitrag für die Festschrift zum 60. Geburts-

tag von Martin Niemöller ausgeführt: „Zu irgend einer Barmer Romantik ha-
ben wir alle keine Zeit und zu irgend einer Barmer Orthodoxie wahrhaftig 
keine Lust. Barmen war ein Ruf nach vorwärts.“ (Barth, Karl: Barmen. In: Be-
kennende Kirche. Martin Niemöller zum 60. Geburtstag. München 1952, 9–
17; hier: 17). Diese Wendung – „Ruf nach vorwärts“ – wurde in den ausge-
werteten Beiträgen mehrfach zitiert, vgl. u. a. Lochmann, Jan Milic: Das Barmer 
Bekenntnis als ein Ruf nach vorn. Vortrag auf der Synode des Regionalberei-
ches West der Evangelischen Kirche der Union im März 1974 in Berlin. In: 
Junge Kirche 35 (1974), 318–325. 

62  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 205f. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 141 

Bekenntnis zum Ausdruck“ gekommen sei63. Im weiteren Verlauf 
wurden dann die sechs Thesen und ihre jeweilige Bedeutung entfaltet 
und abschließend Gott gepriesen, „daß er inmitten der braunen Dikta-
tur Pfarrer und Gemeinden in unserem Land gesammelt hat, denen 
Jesus Christus und sein Evangelium über alles ging.“ Dafür wolle man 
dankbar sein. 

Das „Stuttgarter Evangelische Sonntagsblatt“ hatte den wegen 
seines Engagements für die Bekennende Kirche in der Zeit des 
Nationalsozialismus im Konzentrationslager inhaftierten Alfred 
Leikam um einen Beitrag gebeten, in welchem er zunächst die Genese 
und die Hintergründe der Ereignisse von Barmen entfaltete. Eindring-
lich verwies er auf die Impulse Karl Barths, der in seinem Römerbrief-
kommentar herausgestellt habe, „daß wir allein aus Gottes Gnade 
leben, die Kirche als gnädiges Geschenk Gottes an die Welt“ sehen 
müssten und „Christus die Kirche allein mit seinem Wort“ regiere64. 
Diese Theologie sei in der Bekennenden Kirche „zum Durchbruch 
gekommen“ und habe im Barmer Bekenntnis Ausdruck gefunden. Im 
Folgenden skizzierte Leikam knapp den Inhalt der Thesen und fragte, 
„inwieweit wir heute und jetzt dieser Sache gehorsam sind“. Es sei ein 
Alarmzeichen, dass Barmen „fast wieder vergessen“ sei. Nach 
Ausführungen zur Radikalität Jesu im Blick auf das Verhältnis von 
Privateigentum und Armut übte Leikam Kritik daran, dass nach 
Kriegsende kein wirklicher Neuanfang geschehen sei. Vielmehr seien 
„alle alten kirchlichen Herrschaftsnormen einschließlich des weltlichen 
Kirchenrechts“ restauriert worden. Wenn man Barmen neu höre, so 
werde es „zum Licht und Segen“. 

Zuletzt ist noch auf das Hannoversche Sonntagsblatt „Die Bot-
schaft“ zu blicken. Hier war ein zweispaltiger Beitrag unter der Über-
schrift „Dreißig Jahre ‚Barmen‘“ geboten, der eingangs den teilweise 
vorgenommenen Vergleich der Zeit des Nationalsozialismus und der 
gegenwärtigen Situation in Mitteldeutschland relativierte, da heute 
andere Antworten erforderlich seien als beim Versuch der Deutschen 
Christen, „die Kirche zu unterwandern“65. Die Barmer Thesen hätten 

                                                        
63  Sch.: Vor 30 Jahren. Die Barmer Bekenntnissynode. In: Evangelisches Ge-

meindeblatt für Württemberg. Nr. 22 vom 31.5.1964, 2. 
64  Leikam, Alfred: Barmen! In: Stuttgarter Evangelisches Sonntagsblatt. Nr. 22 

vom 31.5.1964. 
65  N. N.: Dreißig Jahre „Barmen“. In: Die Botschaft vom 31.5.1964, [o. S.]. 



Siegfried Hermle  
 

142 

die zentrale Stellung Jesu Christi, der „das eine Wort Gottes“ sei, 
herausgestellt und sich über den „Dienst der Kirche in der Welt“, die 
„Grenzen des Staates“ sowie die „Freiheit des Christenmenschen“ aus-
gelassen. Mit dieser Erklärung seien die Fehldeutungen der Deutschen 
Christen zurückgewiesen worden; die Thesen hätten sich zudem 
„gegen eine theologische Irrlehre und nicht etwa nur gegen schikanöse 
Maßnahmen der damaligen Partei“ gewandt. Aufgrund der „konfes-
sionell-theologischen Gegensätze“, die nach dem Krieg aufgebrochen 
seien, wäre der Plan, die Barmer Erklärung in die Bekenntnisschriften 
aufzunehmen, nicht umsetzbar gewesen. Dennoch seien diese Thesen 
„ein Markstein der neueren Kirchengeschichte“: Sie seien gemeinsam 
von Lutheranern, Reformierten und Unierten erarbeitet worden und 
hätten „die Unabhängigkeit der Kirche von den Mächten und Strö-
mungen der Zeit […] kraftvoll proklamiert“. 

Zum 30-jährigen Jubiläum der Barmer Synode räumten nahezu alle 
der untersuchten Publikationsorgane diesem Ereignis breiten Raum 
ein. Die Beiträger waren bestrebt, die Bedeutsamkeit dieser Synode 
herauszustellen und deren historischen Hintergrund ausführlich zu 
entfalten. Spannend ist, dass keine einheitliche Erinnerungslinie die 
Darstellungen auszeichnete. Die Bewertungen gingen signifikant 
auseinander: 

Zum einen stand nach wie vor die Frage im Raum, inwieweit mit 
Barmen die „Proklamation einer ‚Union‘“ verbunden gewesen sei und 
wie das Verhältnis dieses Textes zu den traditionellen Bekenntnissen 
zu sehen sei. Während Kurt Scharf für die Zeit nach 1945 eine „neue 
Einheit“ – auch in der Lehre – konstatierte und breit entfaltete, wie die 
Evangelische Kirche „übergreifende geistliche Leitung“ ausübte, 
wurde im „Hannoverschen Sonntagsblatt“ ‚Barmen‘ zwar als zentrales 
Ereignis gewertet, doch sei es nicht möglich gewesen, so hieß es, die 
Barmer Erklärung „in die Bekenntnisschriften“ aufzunehmen. 

Andere Beiträge beklagten, dass Barmen fast vergessen und dass 
„nach Kriegsende kein wirklicher Neuanfang geschehen“ sei66. So 
hätten die in der „Jungen Kirche“ dokumentierten Arbeitsergebnisse 
das Ziel gehabt, „aus dem Schlaf und zur Aktivierung von Barmen [zu] 
rufen“. Und selbst Karl Barth wehrte sich, als Museumsführer zu 
fungieren, und mahnte entschieden „zu einer Re-Vitalisierung von 

                                                        
66  So Leikam, Barmen (wie Anm. 64). 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 143 

Barmen“ – doch seien die jungen Menschen, die er hierfür in der 
Verantwortung sah, „offenbar noch nicht da“67. 

Eine dritte Linie der Barmen-Erinnerung ordnete dieses Ereignis 
als Widerstand ein. Barth wurde als „geistliche[r] Vater des Wider-
standes“ gesehen und es wurde konstatiert, dass auch wenn der 
Kirchenkampf kein strahlender Siegeszug der Kirchen gewesen sei, die 
Thesen von Barmen doch „flammende Bojen“ im „tosende[n] Meer 
der Zweifel und Ängste“68 seien. Putz sah in Barmen und der anschlie-
ßenden Sammlung der Bekennenden Kirche sogar eine Niederlage 
Hitlers. Die Erklärung habe es der Bekennenden Kirche ermöglicht, 
einen eigenständigen Weg gegen die ideologisierte DC-Kirche einzu-
schlagen. 
 

6. 1974: Barmen – „ein Ruf nach vorn“!? 

Die Berichterstattung angesichts des 40-jährigen Jubiläums der Barmer 
Theologischen Erklärung 1974 fiel zwiespältig aus: Während einerseits 
in der „Jungen Kirche“ drei Beiträge auf dieses Ereignis Bezug nahmen 
und in der „Reformierten Kirchenzeitung“ sogar erstmals ‚Barmen‘ ge-
dacht wurde, ließen gleich fünf der untersuchten Publikationsorgane – 
„Sonntagsblatt“, „Christ und Welt“, „Zeichen der Zeit“, „Stuttgarter 
Evangelisches Sonntagsblatt“, „Die Botschaft“ – im zeitlichen Umfeld 
des Gedenktages einen Bezug auf dieses Jubiläum vermissen. Die Er-
innerung an die Barmer Synode trat zurück, möglicherweise auch, weil 
bereits das runde 50-jährige Jubiläum am Horizont stand, das dann ja, 
wie eingangs schon ausgeführt, eine ungemein breite Publikations-
dichte brachte und Barmen in einer bislang nicht gegebenen Fülle ins 
Blickfeld der Erinnerung rückte. 

Wilhelm Niesel, Teilnehmer an der Barmer Synode, verfasste für die 
„Reformierte Kirchenzeitung“ einen äußerst kritischen Bericht über 
die Barmer Erklärung und ihre Folgen. Gleich eingangs wies er die 
Feststellung von Hanns Lilje in seiner 1973 erschienenen Autobio-
grafie, die lutherischen Kirchen hätten immer zur Erklärung von 
Barmen gestanden69, als kühne Behauptung zurück, die deren Ver-

                                                        
67  Barth, Gedenkartikel (wie Anm. 60). 
68  So Hammer, Zeugnisse (wie Anm. 58). 
69  Vgl. Lilje, Hanns: Memorabilia. Schwerpunkte eines Lebens. Stein / Nürnberg 

1973, 128. 



Siegfried Hermle  
 

144 

halten widerspräche. Auch die Feststellung, dass Barmen in „Antithese 
zum Dritten Reich“ formuliert worden sei70, treffe nicht zu, da „der 
Anlass zum Sprechen nicht der Staat […], sondern die Deutschen 
Christen“ gewesen seien71. In Thesen 2 und 5 sei feierlich bekannt 
worden, dass Gott in „allen Bereichen unseres Lebens“ einen An-
spruch auf die Menschen erhebe und dass „Regierende und Regierte“ 
unter dem Gebot Gottes stünden. Doch die Bekennende Kirche sei an 
diesem „eindeutigen Zeugnis in der Praxis“ durch Ausreden und 
Entschuldigungen gescheitert. So habe sie Schuld auf sich geladen. In 
der Stuttgarter Erklärung sei von dieser nur in komparativer Form 
geredet worden. Zum völligen Versagen sei es gekommen, von 
wenigen Ausnahmen abgesehen, als die Geisteskranken ermordet und 
die Juden systematisch deportiert und liquidiert worden seien. Die 
Bekennende Kirche sei nicht mutiger gewesen, weil sie „ein kleiner, 
von außen und innen angefochtener Haufen“ gewesen sei, der von 
weiten Kreisen „mit Zurückhaltung, wenn nicht Ablehnung aufgenom-
men“ und schließlich müde geworden sei72. So zeige sich in der 
Geschichte der Bekennenden Kirche, dass ein Bekenntnis „keine 
Habe, sondern vom Herrn geschenkte Gabe und Aufgabe“ sei. Man 
müsse von Barmen her die Frage stellen, „ob wir bereit sind, Jesus 
Christus als den alleinigen Herrn unseres Lebens, auch des politischen 
und wirtschaftlichen, öffentlich zu bezeugen“. Die Kirche dürfe sich 
nicht einkapseln, sondern habe dafür zu sorgen, dass die heilende Kraft 
des Evangeliums in der Gesellschaft wirke. Da sie dies während des 
Krieges nicht getan habe, „mussten wir unsere Mitschuld an den bösen 
Folgen eingestehen.“73 

In einem weiteren Beitrag in der „Reformierten Kirchenzeitung“ 
erinnerte Martin Niemöller an die Bedeutung der 1. Barmer These. In 
ihr habe man die Ansicht der Deutschen Christen, dass Jesus ein 
Herrenmensch und ein arisch-germanischer Held sei, als handfeste Irr-
lehre zurückgewiesen. Diese 1. These habe ihn, so bekannte Niemöller, 
„geheilt“ und grüße ihn daher „von der Wand [s]eines Studier-

                                                        
70  Ebd. 
71  Niesel, Wilhelm: Von Barmen nach Stuttgart. Theologische Erklärung – und 

dann doch Schulderklärung: Der Weg der Bekennenden Kirche. In: Refor-
mierte Kirchenzeitung 115 (1974), 138. 

72  Ebd., 139. 
73  Ebd., 140. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 145 

zimmers“74. Hätten früher Psychologie, Soziologie, Religionswissen-
schaft oder Religionspsychologie das Evangelium von Jesus Christus 
verdunkelt, so sei durch die dialektische Theologie „die Szene völlig 
verändert“ worden75. Heute gelte es sich darauf zu besinnen, dass „es 
ohne das Evangelium von Jesus Christus nicht“ gehe. 

Im April-Heft der Zeitschrift „Junge Kirche“ veröffentlichte 
Wilhelm Niemöller einen Beitrag unter dem Titel „Barmen 1934–
1974“, dem er einen unveröffentlichten Brief von Karl Barth beigab. 
Seit nunmehr 40 Jahren sei die Synode „Zielscheibe“ von „theolo-
gischen Granatwerfern“, die summarisch feststellten, „daß damals 
zuviel oder vielzuwenig ausgesprochen“ worden wäre76. Beispielsweise 
konstatiere Hanns Lilje, dass die „tapferen, theologisch sehr gut 
überlegten Erklärungen doch jene Wirkung nicht hatten“, die man sich 
von ihnen erhoffte77. Die lutherischen Kirchen hätten zwar die Barmer 
Erklärung nicht abgelehnt, ihr aber „nicht vorzeitig und voreilig den 
Rang eines Bekenntnisses“ zugestanden, so Lilje in seiner Autobio-
grafie78. Die Behauptung Liljes, dass sich die lutherischen Kirchen nach 
diesen Entscheidungen gerichtet hätten, widerspreche der Wahrheit 
und mache „das Stuttgarter Bekenntnis zur Farce“. Im Folgenden 
arbeitete Niemöller heraus, dass sich der Vorgänger Liljes, Bischof 
August Marahrens, wiederholt an die Seite der nationalsozialistischen 
Weltanschauung gestellt und gegen die Bekennende Kirche agiert habe. 
Auch seien die lutherischen Kirchen mehrfach gebeten worden, „der 
vielen Verfolgten im Gemeindegottesdienst fürbittend zu gedenken“, 
aber sie hätten „es nicht getan“79. Und wenn von lutherischer Seite 
betont werde, die „eigentlichen Väter dieser Erklärung waren Karl 
Barth und Hans Asmussen“, so müsse konstatiert werden, dass „das 
geistige Eigentum der Theologischen Erklärung von Barmen […] das 
Eigentum Karl Barths“ sei80. Als Beleg fügte Niemöller einen Brief 

                                                        
74  Niemöller, Martin: Jesus Christus – das eine Wort Gottes. Die erste Barmer 

These. In: Reformierte Kirchenzeitung 115 (1974), 182. 
75  Ebd., 183. 
76  Niemöller, Wilhelm: Barmen 1934 – 1974. Mit einem unveröffentlichten Brief 

von Karl Barth. In: Junge Kirche 35 (1974), 208. 
77  Vgl. Lilje, Memorabilia (wie Anm. 69), 130. 
78  Vgl. ebd., 128.  
79  Niemöller, Barmen (wie Anm. 76), 211. 
80  Ebd., 212. 



Siegfried Hermle  
 

146 

Barths vom 7. Oktober 1953 bei, in dem die Entstehungsgeschichte 
der Erklärung skizziert war; einschließlich des Bonmots, dass er – 
während sich „die beiden Lutheraner“ dem Mittagsschlaf hingaben – 
„mit einem starken Kaffee und ein bis zwei Brasil-Zigarren […] den 
Text der sechs Sätze redigierte“. 

In einer späteren Ausgabe druckte die „Junge Kirche“ einen 
Vortrag des tschechoslowakisch-schweizerischen Theologen Jan Milic 
Lochmann ab, den er vor der Synode des Regionalbereiches West der 
Evangelischen Kirche der Union gehalten hatte. Er verstand das 
„Barmer Bekenntnis als ein[en] Ruf nach vorn“ und hob hervor, „dass 
der ‚Geist von Barmen‘ keineswegs ins Getto führte, sondern im 
Gegenteil in eine erstaunliche ökumenische Öffnung“81. Lochmann 
interpretierte die These 1 und warnte davor, die große Barmer Formel 
– „Das eine Wort Gottes“ – nicht bloß „mit Pietät“ zu kommemo-
rieren, sondern „in aktueller Verantwortung“ konkret zu artikulieren. 
Den Vorwurf, dass mit Barmen ein „Christomonismus“ verbunden sei, 
wies er mit Verweis auf die „Vielschichtigkeit des neutestamentlich 
bezeugten Christuszeugnisses“ zurück, das es zu entfalten gelte. Im 
Folgenden konkretisierte er dies im Blick auf die Eschatologie, die 
Ekklesiologie und „die unvergleichliche missionarische Initiative der 
jungen Kirche“82. In der gegenwärtigen Not der Zeit seien diese ver-
schiedenen Dimensionen des einen Wortes Gottes aktuell, so sammele 
beispielsweise der Auferstehungsglauben „zum Widerstand gegen 
jeden Fatalismus und jede Resignation“. Seinen Vortrag beschloss 
Lochmann mit einer Äußerung Karl Barths, der gesagt habe: „Zu 
irgendeiner Barmer Romantik haben wir alle keine Zeit und zu 
irgendeiner Barmer Orthodoxie wahrhaftig keine Lust. Barmen war ein 
Ruf nach vorwärts.“83 

Ein dritter Beitrag war einem aktuellen Anlass geschuldet: Der 
Pfarrer Martin Eras schilderte die Situation in der bayerischen Landes-
kirche, wo man Barmen „am stärksten verleugnet“ habe, was sich auch 
gegenwärtig noch zeige84. Es gelte, die „nicht geringe Bayer.-Luth. 

                                                        
81  Lochmann, Barmer Bekenntnis (wie Anm. 61), 318. 
82  Ebd., 324. 

83  Vgl. Barth, Barmen (wie Anm. ), 17. 
84  Eras, Martin: Die Barmer Erklärung und der Geist der Zeit. In: Junge Kirche 

35 (1974), 640.  



Die Barmer Theologische Erklärung  
 147 

Schuld gegen die Bekennende Kirche“ zu bereinigen85. Eras doku-
mentierte im Folgenden beispielsweise die Haltung von Paul Althaus 
gegenüber der völkischen Bewegung86, den Ruf nach einem „starken 
Mann in der Kirche“87, er bemängelte, dass in Bayern am 8. Mai 1933 
ein Ermächtigungsgesetz – das „freudig von allen Synodalen ein-
stimmig angenommen“ worden sei – Landesbischof Meiser besondere 
Vollmachten zugewiesen habe sowie den „ununterbrochene[n] Strom 
der Ergebenheitstelegramme an Hitler“, der bis 1945 weitergegangen 
sei88. Zuletzt beklagte er, dass ‚Barmen‘ nach 1945 in fast alle neu 
entstandenen evangelischen Kirchenverfassungen aufgenommen 
wurde, sogar in die Verfassung der VELKD, nicht aber in die im 
Oktober 1971 in Bayern verabschiedete Kirchenverfassung. 
Landesbischof Hermann Dietzfelbinger habe mit seiner Kritik an der 
„moderne[n] Theologie Barmen und den Kampf der evangelischen 
Kirche gegen den Nationalsozialismus […] zu einem ‚Vorhutgefecht‘“ 
heruntergespielt89. Diese Verleugnung von Barmen müsse als Schuld 
anerkannt und dieser Schaden wieder gut gemacht werden. Nach Karl 
Barth sei Barmen ein Ruf nach vorwärts – wann, so fragte der Autor, 
werde dieser endlich in Bayern gehört. 

Von den regionalen Publikationsorganen bot das Evangelische 
Sonntagsblatt für das Rheinland, „Der Weg“, die umfänglichste 
Berichterstattung. Freilich dominierten in der Ausgabe vom 26. Mai 
1974 zahlreiche Fotos. Auf der Titelseite war ein Bild der Barmen-
Gemarker Kirche abgedruckt und auf den Seiten 8, 9 und 10 Bilder 
von der Sportpalastversammlung der Deutschen Christen, des 
Reichsbischofs Ludwig Müller sowie dessen Siegel und eine Zusam-
menkunft von Theologiestudierenden, die in der Apsis einer Kirche – 
„[h]inter verschlossenen Türen“ – ausgebildet wurden. In zwei beige-
gebenen Kästen war auf die historischen Umstände der Reichssynode 
verwiesen – die Deutschen Christen steuerten auf „eine NS-christliche 
Reichskirche“ zu und propagierten einen „artgemäßen Christus-

                                                        
85  Ebd. 
86  Vgl. Fischer, André: Zwischen Zeugnis und Zeitgeist. Die politische Theologie 

von Paul Althaus in der Weimarer Republik (AKIZ B 55). Göttingen 2012. 
87  Eras, Erklärung (wie Anm. 84), 641. 
88  Ebd., 643. 
89  Ebd., 644. 



Siegfried Hermle  
 

148 

glauben“90. Daher habe die Reichssynode eine von Barth entworfene 
Erklärung beschlossen, die „für zahllose evangelische Christen die 
Basis einer distanzierten Haltung zum Staat der Nationalsozialisten 
bildete.“ Damit sei Barmen „Anlaß zu einer Selbstkritik des Protestan-
tismus“ geworden; dieser Text sei schließlich auch in der Grundord-
nung der EKD von 1948 rezipiert worden. Ein Abdruck der Thesen 
schloss sich an. 

Das bayerische „Sonntagsblatt“ begann mit der Ausgabe 16 vom 
21. April 1974 eine mehrteilige, von Claus-Jürgen Roepke verfasste 
Serie „Vor 40 Jahren: Hakenkreuz contra Christuskreuz“. In deren Teil 
5 wurde unter der Überschrift „Bayerns deutliche Absage an die 
Reichskirche“ auf die Barmer Synode verwiesen und auch der Text der 
Barmer Erklärung vom Mai 1934 wörtlich wiedergegeben. Im Zentrum 
des Berichts stand die Kritik, die seitens lutherischer Theologie-
professoren an Barmen geäußert worden war. Während der bayerische 
Theologe Christian Stoll Barmen als „Markstein in der neueren 
Geschichte“ bezeichnet habe, hätten die Erlanger in der Barmer 
Erklärung einen „Verrat des Luthertums“91 gesehen und sich ins-
besondere dagegen gewehrt, die Barmer Erklärung als ein neues 
Bekenntnis zu bezeichnen, da dieser Text „lediglich einzelne Ant-
worten auf aktuelle Probleme“ gebe92. Zudem sei eine gemeinsam mit 
Reformierten erarbeitete theologische Erklärung nicht hinnehmbar. 
Übertroffen worden sei diese Kritik noch von einer nationalsozialis-
tischen, radikalen deutschchristlichen Gruppierung, die eine „geradezu 
ordinäre Attacke gegen Landesbischof Meiser“ geritten und „das ‚land- 
und volksverbundene Luthertum‘ zum Abfall von Meiser“ aufgerufen 
habe. Meiser habe in dieser „todernsten Stunde“ darauf hingewiesen, 
dass die Kirche ohne Recht nicht leben könne und dass es um das 
Vertrauen und um die Wahrhaftigkeit gehe, um „eine wirklich 
geistliche Führung in der Kirche“, während sich „der Reichsbischof 

                                                        
90  N. N.: Barmen 1934: Markstein der Bekennenden Kirche. In: Der Weg. Nr. 

21 vom 26.5.1974. 
91  Roepke, Claus-Jürgen: Vor 40 Jahren: Hakenkreuz contra Christuskreuz, hier 

Folge 5: Bayerns deutliche Absage an die Reichskirche. Bekenntnissynode von 
Barmen – innerkirchliche Opposition gegen Landesbischof Meiser. In: Sonn-
tagsblatt für die Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern. Nr. 20 vom 
19.5.1974, 13. 

92  Ebd., 14. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 149 

[…] als Diktator“ aufspiele. Die im Rahmen dieser Auseinandersetzung 
in München zusammentretende Synode – die „letzte überhaupt noch 
existierende frei gewählte Synode einer Deutschen evangelischen 
Kirche“ – habe „unüberhörbar ihre Stimme für Recht und Freiheit und 
Bekenntnis erhoben.“93 

In der evangelischen Wochenzeitung „Die Kirche“ wurde in der 
Ausgabe vom 26. Mai 1974 auf der Titelseite die Frage gestellt, ob 
Barmen ein Jubiläum sei. Der Autor bejahte dies und machte deutlich, 
dass die Barmer Erklärung nichts von ihrer Aktualität verloren habe. 
Ausgehend von These 1 verwies er auf die bis in die Gegenwart an-
dauernde Auseinandersetzung mit der natürlichen Theologie. Im Jahr 
1933 hätten Viele gemeint, in Anknüpfung an die natürliche Theologie 
„insbesondere in der Gestalt des Gottgesandten Adolf Hitler eine 
Quelle besonderer, neuer Offenbarung Gottes“ zu erkennen94. Dieser 
Fehlweg sei in der „Verwandlung der evangelischen Kirche in den 
Tempel des deutschen Natur- und Geschichtsmythos“ angelegt; so 
habe man gemeint, „Gottes Offenbarung neben der Bezeugung in 
Jesus Christus und also in der Heiligen Schrift auch in der Vernunft“, 
im Gewissen, im Gefühl, in der Geschichte, in der Kultur und Natur 
wahrnehmen zu können. Wunderbarerweise sei die Wahrheit in der 
Kirche „dadurch gerettet [worden], daß gegenüber dem ‚auch‘ der 
eingedrungenen natürlichen Theologie“ die Bibel mit ihrem „heim-
lichen ‚allein‘ […] auf dem Plan blieb“. Die Bedeutung der 1. Barmer 
These liege darin, dass sie gegen die Gefahr jedweder „Kombina-
tionen“ schützte und davor bewahre, „kleine Bindestriche etwa 
zwischen die Worte ‚modern‘ und ‚positiv‘ oder ‚religiös‘ und ‚sozial‘ 
oder ‚deutsch‘ und ‚evangelisch‘“ zu setzen. In Barmen sei „das 
Mitregiment der natürlichen Theologie“ beendet worden, obwohl die 
Existenz der „Möglichkeit einer natürlichen Theologie“ nicht geleug-
net worden sei. Vielmehr sei darauf insistiert worden, dass die Kirche 
davon lebe, „daß sie ein Wort Gottes hört, dem sie ganzes Vertrauen 
und ganzen Gehorsam schenken darf“ und dass es eine falsche Lehre 

                                                        
93  Vgl. zu diesen Vorgängen: Schulze, Nora Andrea: Hans Meiser. Lutheraner – 

Untertan – Opponent. Eine Biografie (AKIZ B 81). Göttingen 2021, hier: 
177–179.  

94  Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung. Nr. 21 vom 26.5.1974 (Barmen 1934 
– ein Jubiläum?). 



Siegfried Hermle  
 

150 

sei, wenn einer „zweite[n] Quelle neben und außer jenem einen Worte 
Gottes“ Raum gegeben werde.  

Das „Evangelische Gemeindeblatt für Württemberg“ beschränkte 
sich darauf, in seiner Rubrik „Auf der Warte. Berichte Dokumente 
Kommentare. Material für das eigene Urteil“ in seiner Ausgabe vom 
26. Mai 1974 die Barmer Erklärung in ihrer Gesamtheit abzudrucken. 

Das 40-jährige Jubiläum der Barmer Synode und ihrer Erklärung 
war Anlass, konkrete Kritik an der Rezeption von ‚Barmen‘ zu 
formulieren und insbesondere die von lutherischer Seite kolportierte 
Einschätzung zurückzuweisen, man habe sich in der Linie zu Barmen 
positioniert. Herausgehoben wurde zudem, dass Barmen regelrecht zur 
Zielscheibe von „theologischen Granatwerfern“95 geworden sei, die 
von ganz unterschiedlichen Positionen aus Kritik vorbrächten. Offen 
kritisiert wurde nun auch das die Thesen 2 und 5 verleugnende 
Verhalten beispielsweise einzelner lutherischer Bischöfe. Andererseits 
wurde die theologische Öffnung hin zur Ökumene herausgestellt, die 
mit ‚Barmen‘ verbunden sei und die trotz aller Kritik an einzelnen 
Formulierungen der Erklärung den von Barth geforderten „Ruf nach 
vorn“96 weisen könne. Eindrücklich war auch der Hinweis auf die 
radikale Infragestellung jedweder natürlichen Theologie, die in der 
Barmer Erklärung gegeben sei, und die eine zweite Offenbarungsquelle 
neben der Bibel ausschließe. 

 
7. Resümee 

Wie erinnert man an einen Text? – so wurde eingangs gefragt. Die sys-
tematische Durchsicht der in evangelischen Publikationsorganen an-
lässlich von ‚Barmen‘-Jubiläen gebotenen Beiträgen bietet ein buntes 
Bild.  

Hervorzuheben ist zunächst die ansehnliche Publikationsdichte in 
den elf untersuchten Printmedien. Anlässlich der vier Jubiläen wurden 
insgesamt 34 Artikel veröffentlicht, d. h. durchschnittlich fast neun 
Beiträge pro Jubiläumsjahr. Es wurde also gezielt versucht, die Erinne-
rung an die Barmer Ereignisse wachzuhalten, wobei die Berichter-
stattung in den Regionalblättern konsequenter und breiter ausfiel als – 
mit Ausnahme der „Jungen Kirche“ – in überregionalen Organen. 

                                                        
95  Niemöller, Barmen (wie Anm. 76), 208. 
96  Lochmann, Bekenntnis (wie Anm. 61), 318. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 151 

Auffällig ist zudem, dass anlässlich der Jubiläen gleich mehrfach die 
Barmer Theologische Erklärung im vollen Wortlaut abgedruckt wurde. 
Dies mag dem Umstand geschuldet sein, dass die Erklärung bis zu dem 
ab 1993 eingeführten Evangelischen Gesangbuch einem einfachen Ge-
meindeglied nur schwer zugänglich war und offensichtlich gingen die 
Redaktionen auch davon aus, dass dieser Text ganz unmittelbar seine 
Wirkung entfalten würde. 

In fast allen Beiträgen wurde eine historische Einordnung der Bar-
mer Ereignisse vorgenommen. Offensichtlich wurde es als notwendig 
angesehen, den Leserinnen und Lesern die bedrängte Situation der 
Kirche in den Jahren 1933/34 nachvollziehbar zu machen. Wurden in 
Beiträgen zum 20- und 25-jährigen Jubiläum die historischen Ausfüh-
rungen noch eher knapp gehalten, so finden sich in späteren Artikeln 
ausführliche Einordnungen, ja kleine Abhandlungen zur Geschichte 
der evangelischen Kirche in der Zeit des Nationalsozialismus. Aller-
dings barg die immer wiederkehrende historische Verortung von 
‚Barmen‘ das Problem, dass ‚Barmen‘ möglicherweise primär als histo-
risches Ereignis wahrgenommen wurde und dessen Bedeutung für die 
Gegenwart demgegenüber aus dem Blick geriet. 

An vier Punkten zeigen sich nahezu Leerstellen in der Bericht-
erstattung über ‚Barmen‘ und die Folgen: 

1. Nur zweimal erwähnt wurde die ökumenische Dimension der 
Barmer Erklärung. Während in einem Fall Kirchen genannt wurden, 
die sich aufgrund der Barmer Erklärung mit den deutschen Kirchen 
solidarisiert hätten, wurde an anderer Stelle zwar auf diese Dimension 
verwiesen, diese jedoch nicht weiter konkretisiert. 

2. Lediglich zwei im engeren Sinn theologische Themen wurden in 
den Beiträgen breiter entfaltet: die Frage nach dem Verhältnis von 
Kirche und Staat sowie die in der Erklärung deutlich werdende Zurück-
weisung der natürlichen Theologie. 

3. Eine zwischen West- und Ostdeutschland divergierende Barmen-
Rezeption wurde lediglich einmal greifbar, als eine Inanspruchnahme 
der Erklärung durch DDR-Theologen zur Begründung ihrer staats-
nahen Positionen entschieden zurückgewiesen wurde. 

4. Nur an einer Stelle, und hier eher beiläufig, wurde auf ein ent-
scheidendes Defizit der Barmer Erklärung verwiesen: das Schweigen 



Siegfried Hermle  
 

152 

zu den Verfolgungen und systematischen Ausgrenzungen von Jüdin-
nen und Juden97. 

An drei Punkten wurde den Leserinnen und Lesern eine wider-
sprüchliche Einordnung der Barmer Ereignisse vorgeführt. 

1. Einerseits wurde ‚Barmen‘ mit großer Emphase als widerständige 
Handlung herausgestellt, die die Bekennende Kirche geprägt habe, 
andererseits jedoch wurde beklagt, dass sich auch zur Bekennenden 
Kirche zählende Kirchenvertreter mit dem NS-Staat gemein gemacht 
hätten. 

2. Unterschiedlich bewertet wurde zudem die Frage, ob die Barmer 
Erklärung ein Bekenntnis oder aber ein Text sei, der vor allem Fragen 
aufgriff, die zu seiner Entstehungszeit relevant waren, wobei letztere 
Position intendierte, dass die Erklärung für die Gegenwart nur noch 
bedingte Aktualität besitze. 

3. Wiederholt wurde darauf verwiesen, dass die Barmer Ereignisse 
vergessen seien, keine Rolle mehr spielten, während andererseits auf 
die konkreten Folgen dieses Ereignisses beispielsweise im Blick auf die 
Zusammenarbeit der Kirchen untereinander verwiesen wurde. 

Überraschend oft wurde herausgestellt, dass aus Barmen noch 
Konsequenzen zu ziehen seien. Allerdings wurde neben dem Hinweis 
auf die Überwindung des Konfessionalismus kaum einmal konkret 
ausgeführt, worin diese denn bestehen sollten. So blieben die Leserin-
nen und Leser mit diesem oft emphatisch vorgetragenen Appell – 
„Barmen ein Ruf nach vorn“ – letztlich allein gelassen. 

Authentizität und Aufmerksamkeit erhofften sich die Redaktionen 
durch Beiträge von Teilnehmern an der Synode. Diese bekannten 
Persönlichkeiten sollten Interesse an der Barmer Synode wecken und 
deren Theologische Erklärung ins Blickfeld rücken. Allerdings hatte 
diese Autorenwahl eine durchaus problematische Seite: Die Zeitzeugen 
setzten nämlich die Auseinandersetzungen, die die Bekennende Kirche 
in der Zeit des Nationalsozialismus prägten, in ihren Beiträgen fort. So 
betonten die Lutheraner ihre Solidarität gegenüber und Hochachtung 
vor der Barmer Erklärung, während die Parteigänger der ‚radikalen‘ 
Bekennenden Kirche die Haltung der Lutheraner kritisierten und ihnen 

                                                        
97  Zur Frage ‚Barmen und die Juden‘ vgl. Schneider, Barmen (wie Anm. 14), 88–

94 sowie Schilling, Wort (wie Anm. 14), 206–210. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 153 

Indifferenz und Skepsis gegenüber der Erklärung, ja Kollaboration mit 
den NS-Machthabern vorwarfen. 

Die Analyse der anlässlich von ‚Barmen‘-Jubiläen in kirchlichen 
Publikationsorganen gedruckten Beiträge ergibt ein diskrepantes Bild: 
Einerseits wurde den Gemeindegliedern die überragende Bedeutung 
dieses Ereignisses und insbesondere auch der Erklärung vor Augen 
geführt und betont, dass dieser Text eine Weichenstellung gewesen sei, 
die auch gegenwärtig Relevanz besitze. Andererseits wurde ‚Barmen‘ oft 
als eine zwar historisch wichtige Zusammenkunft gewürdigt, doch 
deren Zeitbedingtheit betont und die Streitigkeiten um deren Wertung 
herausgestellt. So boten die Presseorgane ihren Leserinnen und Lesern 
eine disparate Erinnerungskultur und erschwerten dadurch eine 
Identifikation mit ‚Barmen‘. Zudem barg die – im Übrigen bis heute in 
Beiträgen über ‚Barmen‘ häufig gebotene – ausführliche Darstellung 
der historischen Hintergründe die Gefahr, dass die Barmer Erklärung 
primär als ein historischer und für die Gegenwart allenfalls sekundär 
relevanter Text erscheinen musste. Wie anlässlich des 50-jährigen 
Jubiläums durch die EKU98 müsste auch heute die theologische Aktua-
lität von Barmen herausgestellt werden. Doch ist dies hier nicht weiter 
zu entfalten: ‚Barmen‘ ist ein „… auch fernerhin gebotenes Zeugnis“, 
das mit all seinen vielfältigen Herausforderungen – gerade Gemeinde-
gliedern! – immer wieder neu erschlossen werden muss99. 

                                                        
98  Vgl. die in Anm. 4 genannten Studien. 
99  Andler, Zeugnis (wie Anm. 33). 


