
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 
 

(MKiZ) 
  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte 
 

Herausgegeben im Auftrag der Evangelischen 
Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte 

von Claudia Lepp und Christopher Spehr 
 

19/2025 
  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Entspricht: Mitteilungen der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft 
  für Kirchliche Zeitgeschichte 43/2025 
 
Redaktion: Forschungsstelle für Kirchliche Zeitgeschichte 
  Redaktionelle Mitarbeit und Layout: 
  Kerstin Müller-Römer 
  Geschwister-Scholl-Platz 1 
  80539 München 
  www.kirchliche-zeitgeschichte.info 
 
Druck:  Wenzel GmbH  

druck – kopie – media 
  Klosterhofstr. 2    
  80331 München 
 
ISSN:  1866-8771  



 

Inhalt 

Editorial 7 
 

Aufsätze 

Themenschwerpunkt: 90 Jahre Barmer Theologische Erklärung 

Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ der  
Evangelischen Kirche im Rheinland – zwischen Wirklichkeit  
und Mythos 

Jürgen Kampmann 11 

Am Anfang stand der Kompromiss – Die Bekennende  
Kirche und die Kirchenprovinz Sachsen  

Axel Noack 65 

Die Barmer Theologische Erklärung – Erinnerung an ein  
„Werk einer gewissen Geistesgegenwart“ in Beiträgen zu  
Jubiläen in der Kirchlichen Publizistik (1954, 1959, 1964  
und 1974) 

Siegfried Hermle 115 

Ein deutsch-deutscher Versuch der Aktualisierung der  
Barmer Theologischen Erklärung in den siebziger und  
achtziger Jahren 

Axel Noack 155 

Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der 
‚Judenfrage‘ 

Torben Burkart 163 

Forschungsberichte 

Luther zwischen den Blöcken. Identitätsbildungsprozesse  
zu Beginn des Kalten Krieges 

Thea Sumalvico 189 

 



 

 

Die Vorgeschichte des Politischen Nachtgebets in Köln  
(1964–1968). Praktische Ökumene zwischen Institution  
und Bewegung 

Frank Seifert 197 

Tagungsberichte 

Äußere Mission und Nationalsozialismus  

Roland Spliesgart  205 

Wer die Jugend hat, … Staat kontra Kirche in der frühen DDR 

Sarah Schermaier 213 

Nachrichten 

Nachrichten aus der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft  
für Kirchliche Zeitgeschichte 219 

Neuerscheinungen  219 

Veröffentlichungen und Vorträge  220 

Nachrichten aus Kirchengeschichtlichen Vereinigungen 227 

 

Autorinnen und Autoren der Beiträge  239 



 

 

Editorial 
 

Am 31. Mai 1934 wurde die „Theologische Erklärung zur gegenwärti-
gen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche“ – kurz „Barmer The-
ologische Erklärung“ (BTE) – durch die Erste Reichssynode der Be-
kennenden Kirche in der Gemarker Kirche in Wuppertal-Barmen ein-
stimmig angenommen. Die gemeinsame Formulierung von Luthera-
nern, Reformierten und Unierten avancierte nicht nur zur Magna 
Charta der Bekennenden Kirche, sondern auch zum bedeutendsten 
theologischen Bekenntnis des 20. Jahrhunderts. In vielfältiger Weise 
wurde sie nach dem Zweiten Weltkrieg in Kirche, Politik und Gesell-
schaft diskutiert und für die evangelischen Kirchen in der Bundesre-
publik Deutschland und in der DDR prägend.  

Mit der Erinnerung an die BTE und den Funktionen der auf sie 
bezogenen Erinnerungskultur beschäftigte sich die Tagung „Was 
Erinnern macht – Macht der Erinnerung: 90 Jahre Barmer Theolo-
gische Erklärung“, die vom 31. Mai bis 1. Juni 2024 unter der Leitung 
von Nicole Kuropka (Kirchliche Hochschule Wuppertal) und Ilka 
Federschmidt (Evangelischer Kirchenkreis Wuppertal) an der Kirch-
lichen Hochschule Wuppertal stattfand. Die dort gehaltenen Vorträge 
werden in diesem Heft mit einer Ausnahme dokumentiert. 

Jürgen Kampmann spürt in seinem Beitrag der Frage nach, inwie-
fern die Bekennende Kirche für die Evangelische Kirche im Rheinland 
Gründungsnarrativ war. In seiner Untersuchung wertet er von den 
Anfängen des Kirchenkampfes im Rheinland 1933/34 bis in die späten 
1950er Jahre zahlreiche Quellen zum Selbstverständnis aus, ordnet sie 
„zwischen Wirklichkeit und Mythos“ ein und zeichnet insgesamt ein 
differenziertes Bild der keineswegs einlinig auf Barmen zurückführen-
den Entstehungsgeschichte. 

Mit einer zweiten, altpreußischen Kirchenprovinz befasst sich Axel 
Noack, indem er auf die Besonderheiten des Kirchenkampfes in der 
Kirchenprovinz Sachsen aufmerksam macht und die Entstehungs-
geschichte der Landeskirche nach dem Zweiten Weltkrieg in der 
SBZ / DDR nachzeichnet. Dass die BTE für die 1950 verabschiedete 
Grundordnung der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen 
eine prägende Rolle spielte, wird deutlich hervorgehoben. 

Wie in der Kirchlichen Publizistik anlässlich der Jubiläen an die 
BTE zwischen 1954 und 1974 erinnert wurde, arbeitet Siegfried 



Editorial  
 

 

8 

Hermle in seinem Aufsatz detailliert heraus. Durch die Auswertung der 
Kirchenpresse wird anschaulich, wie unterschiedlich die einstigen 
Barmer Synodalen die Erklärung historisch einordneten, bewerteten 
und vergegenwärtigten. 

Mit den deutsch-deutschen Versuchen der Aktualisierung der BTE 
in den 1970er und 1980er Jahren beschäftigt sich in dem letzten Beitrag 
des Themenschwerpunkts Axel Noack, indem er die häufig in der 
Barmen-Rezeption vernachlässigte ostdeutsche Perspektive pointiert 
herausarbeitet.  

Als Ergebnis seiner Dissertation bietet Torben Burkart mit seinem 
konzisen Aufsatz einen facettenreichen Einblick in protestantische 
Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der sogenannten Judenfrage, so 
dass hier erneut die Kirchenkampf-Thematik aufscheint. 

Zum festen Bestandteil der Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitge-
schichte (MKiZ) gehören die Forschungsberichte aus der Kirchlichen 
Zeitgeschichte. Unter dem Titel „Luther zwischen den Blöcken“ prä-
sentiert Thea Sumalvico ihr Habilitationsprojekt über die Identitäts-
bildungsprozesse zu Beginn des Kalten Krieges. Frank Seifert stellt sein 
Dissertationsprojekt über die Vorgeschichte des Politischen Nacht-
gebetes in Köln 1964 bis 1968 vor, welches sich mit diesem Ausdruck 
einer praktischen Ökumene zwischen Institution und Bewegung 
befasst. Beide trugen ihr Forschungsvorhaben auch auf dem ersten 
Nachwuchsworkshop für Kirchliche Zeitgeschichte vor, den die 
Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte 
(EvAKiZ) am 14. und 15. November 2024 in der Leucorea Wittenberg 
veranstaltete. Dieses erfolgreiche Format soll zukünftig regelmäßig 
stattfinden und junge Forschende aus unterschiedlichen Disziplinen 
zusammenführen, sie mit der Arbeit der EvAKiZ vertraut machen und 
insgesamt zur Vernetzung des wissenschaftlichen Nachwuchses in der 
Kirchlichen Zeitgeschichte beitragen. 

Die zwei Tagungsberichte beschäftigten sich schließlich mit Ver-
anstaltungen zu sehr unterschiedlichen Themen: So referiert Roland 
Spliesgart über die von der Abteilung für Kirchengeschichte der 
Ludwig-Maximilians-Universität München in Kooperation mit der 
Mission Eine Welt organisierten Tagung „Äußere Mission und 
Nationalsozialismus“, die mehrere Forschungsprojekte zum Themen-
feld zusammenführte, kontextualisierte und als dringend vertiefungs-
würdig hervorhob. Sarah Schermaier berichtet über die von der 



Editorial 
 

 

 9 

Evangelischen Akademie in Thüringen in Neudietendorf veranstal-
teten Tagung „Wer die Jugend hat, … Staat kontra Kirche in der frühen 
DDR“. Hier ging es in Vorbereitung der seit dem 1. Februar 2025 zu 
besichtigenden gleichnamigen Sonderausstellung im Lutherhaus 
Eisenach – ein Besuch lohnt sich! – um die DDR-Kirchenpolitik und 
die staatlichen Repressionen gegen die kirchliche Jugend in den 1950er 
Jahren.  

Wichtiger Bestandteil jedes Heftes ist die Zusammenstellung der 
Berichte aus den verschiedenen regionalen und überregionalen Ein-
richtungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte. Hinzu kommt der Über-
blick über die Publikationen der EvAKiZ und ihrer Mitarbeitenden 
und Mitglieder.  

An dieser Stelle möchten wir dem bisherigen Mitherausgeber und 
Vorsitzenden der EvAKiZ, Harry Oelke, sehr herzlich danken. Er hat 
über Jahre hinweg die „Mitteilungen“ in vielfältiger Weise geprägt und 
nun den Staffelstab an Christopher Spehr weitergegeben.  

Zu danken ist außerdem dem Förderverein der Kirchlichen Hoch-
schule Wuppertal für seinen großzügigen Druckkostenzuschuss. 

Schließlich gilt der Dank Kerstin Müller-Römer für ihre stets 
hervorragende Mitarbeit bei der Redaktion.  

 
Allen Leserinnen und Lesern sei nun eine erhellende Lektüre ge-
wünscht!  
 
München, im Mai 2025 

 
Claudia Lepp und Christopher Spehr  

 





Aufsätze 

 

Themenschwerpunkt: 90 Jahre Barmer Theologische Erklärung 

 

 

Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ 
der Evangelischen Kirche im Rheinland – 

zwischen Wirklichkeit und Mythos 
 

Jürgen Kampmann  

 
1. „Narrativ“ und „Mythos“: Zur Füllung und Verwendung der  

Termini 

 

„Ein Narrativ ist eine sinnstiftende Erzählung, die das Weltbild 
einer Gruppe oder Kultur bestimmt. Dabei werden gesellschaftliche 
Ereignisse oder Ideen in Geschichten verpackt. Beispiele aus der 
Vergangenheit sind das Leitbild der Französischen Revolution 
‚Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit‘ oder das amerikanische ‚vom 
Tellerwäscher zum Millionär‘. Narrative helfen also, sich gesell-
schaftlich zu orientieren und die Welt zu verstehen. Denn sie 
vermitteln ein Gemeinschaftsgefühl, positive Emotionen und Sinn-
haftigkeit. Narrative beschreiben dabei nicht nur historische Fakten, 
sondern wirken auch auf der Gefühlsebene. Auch heutzutage 
beeinflussen verschiedene Narrative unsere Gesellschaft. Gerade in 
Zeiten der Unsicherheit suchen viele Menschen nach einfachen 
Narrativen. Das Wort an sich ist deshalb zu einem Modewort 
geworden und prägt auch die aktuelle Politik.“1  
 

                                                        
   Erweiterte Fassung des Vortrags in der Kirchlichen Hochschule Wuppertal 

am 1.6.2024. 
1   https://studyflix.de/geschichte/narrativ-5966 (zuletzt abgerufen am 

30.10.2024). 



Jürgen Kampmann  
 

12 

So wird die Bedeutung des Terminus „Narrativ“ auf „studyflix“, einer 
E-Learning Plattform für Studierende, mit einfachen Worten erläutert. 
Als Substantiv wurde „Narrativ“ erstmals 1979 vom französischen Phi-
losophen Jean-François Lyotard2 verwendet; breite Verwendung fand 
es erst im letzten Jahrzehnt, so dass man es noch in den Ausgaben des 
„Duden“ und des „Wahrig“ der 2000er Jahre vergeblich sucht3. 

Charakteristisch für Narrative ist, dass sie „auf tatsächlichen gesell-
schaftlichen Ereignissen und Ideen fußen“ – und sich damit von rein 
fiktiven Erzählungen unterscheiden4. Sich dies zu vergegenwärtigen, ist 
erforderlich, um wahrzunehmen, dass jedenfalls für die Phase der 
„Gründung“ der Evangelischen Kirche im Rheinland – setzt man dafür 
zunächst einmal pauschal die Jahre von 1945 bis 1952 an, also die Zeit 
nach dem Ende der NS-Herrschaft bis zur Verabschiedung der 
Kirchenordnung der Evangelischen Kirche im Rheinland5 – keine 
unter dem heute gängigen Label „Narrativ“ vorgenommene Reflexion 
stattgefunden hat. Doch das heißt nicht, dass es den Sachverhalt als 
solchen, also eine „(verbindende) sinnstiftende Erzählung“ (wie 
„Narrativ“ nunmehr im „Duden“ knapp beschrieben wird6) zu formen 
und zu verbreiten, in den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg nicht 
gegeben hätte. 

Vergangenheit und Gegenwart miteinander erzählend, schildernd in 
Verbindung zu bringen und damit sowohl die Vergangenheit deuten 

                                                        
2   Zu Person und Wirken s. Gratton, Peter: Art. Jean-François Lyotard. In: Zalta, 

Edward N. (Hg.): The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2018 
Edition) (https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/lyotard [zu-
letzt abgerufen am 30.10.2024]). 

3   S. Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Auf der Grundlage der neuen amt-
lichen Rechtschreibregeln. Hg. von der Dudenredaktion. 24., völlig neu bearb. 
und erw. Aufl. Mannheim 2007, 719; Duden. Das Fremdwörterbuch. Hg. von 
der Dudenredaktion. Auf der Grundlage der neuen amtlichen Rechtschreib-
regeln (Duden 5). Mannheim / Wien / Zürich 92007, 691; sowie: Die deutsche 
Rechtschreibung. Hg. v. der WAHRIG-Redaktion. Bd. 2: L–Z. Gütersloh / 
München 2007, 1202. 

4   https://studyflix.de/geschichte/narrativ-5966 (zuletzt abgerufen am 
30.10.2024). 

5   S. Kirchenordnung der Evangelischen Kirche im Rheinland. Mülheim (Ruhr) 
1952. 

6   S. https://www.duden.de/rechtschreibung/Narrativ_Erzaehlung (zuletzt ab-
gerufen am 30.10.2024). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 13 

als auch die Gegenwart in charakteristischer Weise orientieren zu 
wollen, also Meinung damit bilden zu wollen, ist kein Novum erst des 
21. Jahrhunderts, sondern ein in der Allgemeingeschichte wie in der 
Kirchengeschichte auch früher schon immer wieder begegnendes 
Phänomen. Von erheblicher Relevanz dabei ist, dass angesichts dessen, 
dass Kirchengeschichte sich nirgends anders ereignet als eben in der 
Allgemeingeschichte, bei Narrativen aus dem Bereich der Kirchen-
geschichte stets mit zu berücksichtigen ist, dass diese unlöslich auch im 
Konnex und in Wechselwirkung mit den in der Allgemeingeschichte 
jeweils zeitgenössisch gängigen Narrativen stehen – und nicht isoliert 
oder separat davon existieren. Damit ist dann zugleich klar, dass 
Narrative keine statischen Phänomene sind, sondern dass sie eben 
wegen der vielfachen Wechselbeziehungen und Wechselwirkungen, in 
denen sie stehen, auch bewusst oder unbewusst geschehenden 
Umakzentuierungen und Neuausrichtungen im Laufe der Zeit unter-
worfen sein können, ja dass es geradezu überraschend wäre, wenn 
derartige Veränderungen und Wandlungen ausblieben. So wie Narra-
tive Geschichte und Kirchengeschichte zu bestimmter Zeit in spezi-
fischem Kontext deuten, so stellen sie selbst auch geschichtliche 
Phänomene dar, die einer historisch-kritischen Untersuchung und 
Darstellung ihrer Entwicklung bedürfen. 

Damit gelangen wir zum Terminus „Mythos“ aus der Überschrift 
des Aufsatzes. Mit ihm ist eine außerordentlich umfangreiche Begriffs-
geschichte verbunden7, die hier nicht im Einzelnen skizziert werden 
kann; im Folgenden wird der Begriff in dem dafür in den 
Geschichtswissenschaften üblichen Bedeutungshorizont verwendet, 
also zur Beschreibung von Personen oder kollektiven Bewegungen und 
Ereignissen, die Gegenstand eines öffentlichen „Kults“ geworden 
sind8. Prozesse (moderner) historischer Mythenbildung können dazu 
beschrieben werden – unter Berücksichtigung der Aspekte der damit 
einhergehenden Traditionsbildungen, kollektiven Erinnerungen und 

                                                        
7   S. dazu Burkert, Walter / Horstmann, Axel: Art. Mythos, Mythologie. In: His-

torisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 6: Mo–O. Basel 1984, 280–318. 
8   Zu den Zusammenhängen s. ausführlich Münkler, Herfried: Politische Mythen 

als Grundlage von Repräsentation und Symbolik. In: Diehl, Paula / Steilen, 
Felix (Hg.): Politische Repräsentation und das Symbolische. Historische, po-
litische und soziologische Perspektiven (Staat – Souveränität – Nation). Wies-
baden 2016, 227–243. 



Jürgen Kampmann  
 

14 

Ausprägungen von Mentalitäten. In dieser Weise verstandene Mythen 
haben sich die etwaigen zugrundeliegenden Realgründe – also die 
historischen, gewesenen Wirklichkeiten – unterworfen, sie gegenwarts-
tauglich entkernt, strukturiert und kanalisiert – und auf diese Weise 
dann von dem einstigen historischen Geschehen in der Praxis 
entkoppelt: Es tritt eine bloße Hülse, eine bloße Chiffre oder 
Schablone von Erinnerung an die Stelle der an sich komplex 
gewesenen Wirklichkeit – mit der Tendenz, dass die Präsentation bzw. 
Pflege der Hülse an die Stelle der Befassung mit dem Kern, dem Inhalt, 
tritt. Erinnerungskultur und -praxis kann sich so sachlich entleeren und 
zur Pflege eines Mythos mutieren, wobei ein historisches Narrativ eben 
auch zum historischen Mythos werden kann – und darum auch eine 
scharfe Abgrenzung nicht immer ohne Weiteres möglich ist. 

Zwei Beispiele aus jüngster Vergangenheit – einmal aus der allge-
meinen Zeitgeschichte, einmal aus der Kirchlichen Zeitgeschichte – 
mögen das verdeutlichen.  

In der Allgemeingeschichte hat sich das Narrativ – oder müsste man 
da nicht doch schon von einem „Mythos“ sprechen? – von der 
sogenannten „Stunde Null“ in der deutschen Geschichte nach dem 
Ende der NS-Herrschaft im Jahr 1945 allem Anschein nach so 
unausrottbar etabliert, dass schon bei der Anmoderation der Fern-
sehübertragung des Staatsaktes zum 75-jährigen Bestehen des Grund-
gesetzes am 23. Mai 20249 vor der Rede des Bundespräsidenten Frank-
Walter Steinmeier von der 1945 (angeblich) gewesenen „Stunde Null“ 
wie selbstverständlich gesprochen wurde10 – obwohl es historisch an 
vielfachen Beispielen zu erweisen ist, dass es eine solche „Stunde Null“ 
auch im April/Mai 1945 in Deutschland de facto nie gegeben hat – 
denn auch nach dem Einmarsch der Alliierten ging das Leben der 
Menschen im Land ja Tag für Tag weiter! Es trat gerade kein völliger 
Stillstand des ökonomischen und des kulturellen Lebens ein, vielmehr 
verblieb es bei ganz vielen (einfach lebensnotwendigen) Kontinuitäten, 
was sich nicht zuletzt an der unausgesetzten Fortführung der 
kirchlichen und diakonischen Arbeit erkennen und erweisen lässt. 
Dennoch – dies einfach aus- und wegblendend – auch heute immer 

                                                        
9   Also nur wenige Tage vor der in Wuppertal ausgerichteten Tagung zum 90-

Jahr-Gedenken an die Barmer Theologische Erklärung! 
10  Siehe https://www.zdf.de/nachrichten-sendungen/zdfspezial/staatsakt-75-

jahre-grundgesetz-100.html, 01:37 (zuletzt abgerufen am 31.10.2024). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 15 

noch fortgesetzt von der „Stunde Null“ im Jahr 1945 zu reden, sug-
geriert stattdessen beharrlich den Anschein eines in diesem Moment 
eingetretenen völligen Bruches mit der vorangehenden Ära des 
Nationalsozialismus – mit der man allerdings zeitgenössisch aus sehr 
naheliegenden, opportunistischen Gründen möglichst wenig, am 
besten gar nichts mehr zu tun haben wollte. „Zusammenbruch“ und 
„Neuanfang“ waren sich zu dem geschichtsdeutenden Terminus 
„Stunde Null“ sehr passend fügende Vokabeln, denn auch sie 
ermöglichten es, das Gewesene gut hinter sich zu lassen und (wie es 
heute im politischen Jargon nicht selten heißt) „nach vorn zu schauen“.  

Wie unerwünscht 1945 der Blick zurück war, lässt sich an dem 
zunehmenden Unwillen in weiten Teilen der Bevölkerung über die von 
den alliierten Besatzungsmächten in Gang gesetzten Verfahren zur 
Entnazifizierung ersehen11, ebenso an den heftigen öffentlichen 
Debatten, nachdem die Stuttgarter Erklärung des Rates der EKD vom 
18./19. Oktober 1945 in der Tagespresse publiziert worden war12. 
Dazu fügt sich die scharfe Kritik an der sogenannten „Siegerjustiz“ der 
Alliierten und an den von ihnen angeordneten Internierungen von 
nationalsozialistisch besonders belasteten Personen sowie an den 
Nürnberger Kriegsverbrecherprozessen13.  

Die bis zur Gegenwart immer wieder gepflegte Rede von der 
„Stunde Null“ suggeriert unausgesprochen, es sei nicht nur möglich, 
sondern auch legitim, vom Zeitpunkt „Null“ ausgehend abgekoppelt 
von der vorangehenden Wirklichkeit neu zu denken und Linien der 
Interpretation zu entwerfen. Die historische Wirklichkeit aber ist dem 
zum Trotz unabänderlich dergestalt, dass es zwischen der NS-Ära und 
der Nachkriegszeit der alliierten Besatzung Deutschlands sowie der 

                                                        
11  S. dazu Vollnhals, Clemens: Evangelische Kirche und Entnazifizierung 1945–

1949. Die Last der nationalsozialistischen Vergangenheit (Studien zur Zeitge-
schichte 36). München 1989, besonders 45–60. 

12  S. dazu Hermle, Siegfried: Aussage der nationalen Entwürdigung oder Akt der 
Versöhnung? Publikation und Rezeption der Stuttgarter Erklärung vom Ok-
tober 1945. In: Blätter für württembergische Kirchengeschichte 122 (2022), 
35–55, dort: 41–51. 

13  S. dazu diverse Beiträge in: Osterloh, Jörg / Vollnhals, Clemens (Hg.): NS-Pro-
zesse und deutsche Öffentlichkeit. Besatzungszeit, frühe Bundesrepublik und 
DDR (Schriften des Hannah-Arendt-Instituts für Totalitarismusforschung 
45). Göttingen 2011. 



Jürgen Kampmann  
 

16 

späteren Bildung der Bundesrepublik und der DDR, was die die 
Kriegsjahre überlebenden Menschen und also die zeitgenössischen 
Akteurinnen und Akteure anbetrifft, gerade keinen ‚Austausch‘ gege-
ben hat: Es waren ein und dieselben Menschen – und das Maß an deren 
Denken und Handeln verändernder Einsicht, das sie durch das 
kollektive wie individuelle Ergehen nach der NS-Ära gewonnen hatten, 
lässt sich nur bei guter Quellenlage individuell ermessen und näher 
datieren und skizzieren. 

Ein zweites Beispiel aus dem Jahr 2024 lässt sich aus dem Bereich 
der Kirchlichen Zeitgeschichte bringen: Zu einem 90-Jahr-Gedenken 
an die Entstehung der Barmer Theologischen Erklärung hatte auch die 
Evangelische Akademie Frankfurt (Main) mit einer Vortragsver-
anstaltung am 22. Mai 2024 eingeladen – unter Verwendung der 
Formulierung:  

 
„Welche Orientierung kann der christliche Glaube in einer aktuellen 
politischen Situation bieten? Die Barmer Theologische Erklärung 
war im Jahr 1934 der Versuch, die nationalsozialistische Ideologie 
theologisch zu kritisieren und ein öffentliches Bekenntnis der 
Kirchen gegen totalitäre Strukturen abzulegen.“14  
 

Damit wurde aufs Neue unreflektiert der durch die historische Wirk-
lichkeit nun wirklich nicht gedeckte Mythos insinuiert und damit fort-
gepflegt, als sei das Anliegen der Ende Mai 1934 in Wuppertal-Barmen 
zusammengetretenen Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen 
Kirche ein politisches (der Kritik an der NS-Ideologie) gewesen – und es 
habe sich dabei um eine Äußerung „der Kirchen“ (Plural!) gehandelt. 
Dass es aber gerade nicht „die Kirchen“, auch nicht „die evangelischen 
Landeskirchen“ – also die verfassten Körperschaften öffentlichen 
Rechts, denen seinerzeit Millionen evangelischer Gemeindeglieder an-
gehörten – als solche waren, die sich zur Reichsbekenntnissynode 1934 
in Wuppertal-Barmen versammelten, sondern dass diese Synode eine 
solche war, von der der Versammlungsleiter, der westfälische Präses 
Karl Koch15, gleich bei deren Eröffnung völlig zutreffend formulierte, 

                                                        
14  https://www.evangelische-akademie.de/kalender/wir-duerfen-nicht-schwei-

gen/61953/ (zuletzt abgerufen am 25.5.2024). 
15  Zu Person und Wirken s. Danielsmeyer, Werner: Präses D. Karl Koch (Materi-

alien für den Dienst in der Evangelischen Kirche von Westfalen A 5). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 17 

dass diese „dem jetzigen Kirchenregiment16 nicht angenehm sein 
könnte“17, das kommt aufgrund der genannten, in der Sache unzutref-
fenden Formulierung nicht heraus und wird nicht bewusst gemacht. 
Stattdessen wird der Anschein von synodalem politischem Widerstand 
erweckt, um den es „den Kirchen“ gegangen sei. Dass das aber gerade 
nicht die Intention dieser Bekenntnissynode war, das hat Pfarrer Hans 
Asmussen18 in seiner durch Akklamation von der Synode angenomme-
nen Erläuterung der Thesen ihrer „Theologischen Erklärung“ dezidiert 
zum Ausdruck gebracht: Es gehe „um die Freiheit des kirchlichen Auf-
trags“, darum kämpfe man – und nicht darum, „ein demokratisches 
Prinzip zur Geltung zu bringen“19. 

Auch wenn man im öffentlichen Diskurs des Jahres 2024 damit 
vielleicht besser kirchliches Ansehen gewinnen kann, wenn man die 
Reichsbekenntnissynode von Barmen 1934 und die Bekennende 
Kirche (BK) insgesamt mit der Aura einer allgemeinpolitischen 
Widersetzlichkeit gegen den Nationalsozialismus umgibt – es geht in 
der Sache fehl, ja läuft auf eine Mythenbildung hinaus, ebenso wie die 
Stilisierung, ja auch Selbststilisierung Professor Karl Barths20 als des 

                                                        
Bielefeld 1976; vgl. auch: Kampmann, Jürgen (Hg.): Karl Koch. Pfarrer, Super-
intendent und Präses aus dem Kirchenkreis Vlotho. Dankgabe des Kreissy-
nodalvorstandes des Kirchenkreises Vlotho zur Verabschiedung von Christof 
Windhorst aus dem Amt des Superintendenten am 15. Oktober 2004 (Theo-
logische Beiträge aus dem Kirchenkreis Vlotho 15). Bad Oeynhausen 2004; 
sowie Kampmann, Jürgen: Karl Koch (1876–1951). Präses und Parlamentarier. 
In: Ders. (Hg.): Protestantismus in Preußen. Lebensbilder aus seiner Ge-
schichte. Bd. 4. Vom Ersten Weltkrieg bis zur Teilung Deutschlands (edition 
chrismon). Frankfurt a. M. 2011, 81–102. 

16  Hervorhebung vom Vf. 
17  Immer, Karl (Hg.): Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche. 

Barmen 1934. Vorträge und Entschliessungen. Hg. im Auftrage des Bruder-
rates der Bekenntnissynode. Wuppertal-Barmen o. J. [1934], 6. 

18  Zu Asmussens Wirken im Kirchenkampf s. Schneider, Thomas Martin: Hans 
Asmussen und die Bekennende Kirche. In: Hering, Rainer / Lorentzen, Tim 
(Hg.): Kirchengeschichte kontrovers. Neuere Debatten zur Bekennenden Kir-
che in Schleswig-Holstein. Tagungsdokumentation von Andreas Müller 
(Schriften des Vereins für Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 60). 
Husum 2022, 224–236. 

19  Immer, Bekenntnissynode (wie Anm. 17), 23. 
20  Zur Person s. Bautz, Friedrich Wilhelm: Art. Barth, Karl. In: BBKL 1 (1990), 

384–396. 



Jürgen Kampmann  
 

18 

Hauptverfassers der Thesen der Barmer Theologischen Erklärung, der 
diese im Frankfurter Hotel „Baseler Hof“ während einer Mittagspause 
am 15. Mai 1934 entworfen habe, während die zur Erarbeitung mit 
Barth entsandten Hans Asmussen und Oberkirchenrat Thomas Breit21 
einen Mittagsschlaf gehalten hätten22. Auch dieses Narrativ – von 
Barth selbst in scherzhaft-ironischer Diktion vor Tübinger Studie-
renden am 2. März 1964 zum Vorteil seines eigenen Ansehens zum 
Besten gegeben und bis hin zu der Aussage stilisiert, „Die lutherische 
Kirche hat geschlafen und die reformierte Kirche hat gewacht“23 – ist 
in der Einladung zu der genannten Frankfurter Tagung jetzt wieder zu 
lesen gewesen, obwohl der Sachverhalt längst – seit 1979! – durch 
Christoph Barth24 korrigiert ist25, dies auch in Carsten Nicolaisens 
gründlicher Darstellung des Entstehungsprozesses der Barmer 
Theologischen Erklärung „Der Weg nach Barmen“ aufgenommen 
wurde26 und auch in Thomas Martin Schneiders neuer Darlegung 
„Wem gehört Barmen?“ völlig zutreffend geschildert wird27. Darüber 

                                                        
21  Zur Person s. Grünzinger, Gertraud: Art. Breit, Thomas. In: RGG4 1 (1998), 

1743f. 
22  S. dazu Nicolaisen, Carsten: Zur Entstehungsgeschichte der Barmer Theologi-

schen Erklärung. In: Heimbucher, Martin / Weth, Rudolf (Hg.): Die Barmer 
Theologische Erklärung. Einführung und Dokumentation. Mit einem Geleit-
wort von Wolfgang Huber. Neukirchen-Vluyn 72009, 23–29, hier: 24f. 

23  S. Barth, Karl: Zur Entstehungsgeschichte der Barmer Thesen. Gespräch mit 
Tübinger Studenten am 2. März 1964. In: Ders.: Texte zur Barmer Theologi-
schen Erklärung. Mit einer Einleitung von Eberhard Jüngel und einem Editi-
onsbericht hg. v. Michael Rohkrämer. Zürich 22004 (11984), 221–225, hier: 
222. 

24  Zur Person s. Blaser, Klauspeter: Art. Barth, Christoph. In: Historisches Lexi-
kon der Schweiz (HLS), Version vom 11.01.2002 (https://hls-dhs-
dss.ch/de/articles/010515/2002-01-11/ [zuletzt abgerufen am 1.11.2024]). 

25  S. Barth, Christoph: Bekenntnis im Werden. Neue Quellen zur Entstehung der 
Barmer Erklärung. Neukirchen-Vluyn 1979, 49, Anm. 59.  

26  S. Nicolaisen, Carsten: Der Weg nach Barmen. Die Entstehungsgeschichte der 
Theologischen Erklärung von 1934. Neukirchen-Vluyn 1985, 29 samt Anm. 
114. 

27  S. Schneider, Thomas Martin: Wem gehört Barmen? Das Gründungsdokument 
der Bekennenden Kirche und seine Wirkungen (CuZ 2). Leipzig 2017, 40f. 
Vgl. auch Hauschild, Wolf-Dieter: Konfliktgemeinschaft Kirche. Aufsätze zur 
Geschichte der Evangelischen Kirche in Deutschland (AKIZ B 40). Göttin-
gen 2004, 151f. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 19 

hinaus ist ganz klar, dass die fragliche dreistündige Phase der Allein-
arbeit Karl Barths am Textentwurf der Barmer Theologischen Erklä-
rung in dieser Mittagszeit nicht voraussetzungslos geschah, sondern 
unter den Beteiligten verabredet nach zuvor unternommenen inhalt-
lichen Vorklärungen28.  

Auch wenn es sachlich an dem schließlich einvernehmlich erzielten 
Ergebnis (der „Frankfurter Konkordie“) nicht das Geringste ändert, so 
erweist sich an diesem Beispiel doch, wie schwer einmal in Umlauf 
gebrachte Narrative wieder aus der Welt zu bringen sind, insbesondere, 
wenn sie im Kleid einer Anekdote daherkommen. Zu den Fakten 
gehört, dass Karl Barth selbst sich schon 1953 nicht mehr korrekt an 
die Details der Beratungen am 15. und 16. Mai 1934 zu erinnern 
vermochte – und nach eigenem damaligen Bekunden dazu auch keine 
Aufzeichnungen gemacht hatte29. 

 
2. Zur Formung von Gründungsnarrativen im kirchenpolitischen 
Dissens 1933/1934 

2.1 Deutschchristliche Selbstdeutung 

Kaum überraschen kann, dass es bereits während der heftigen kirchen-
politischen Auseinandersetzungen in den Jahren 1933 und 1934 unter-
nommen wurde, „Gründungsnarrative“ zu formen und zu etablieren – 
nicht nur auf Seiten der BK, sondern auch auf Seiten der Glaubensbe-
wegung „Deutsche Christen“. Letztere besaßen gegenüber der Bildung 
der Organe und Gremien der BK allerdings seit ihrer Gründung im 
Jahr 1932 einen zeitlichen ‚Vorsprung‘ von zwei Jahren – und die Deut-
schen Christen nutzten diesen angesichts ihrer zumindest bis zum 
Herbst 1933 grandiosen Erfolgsgeschichte auch dazu, bereits 1933 eine 
in großen Lettern gedruckte, flott zu lesende, in begeisternder Diktion 
geschriebene „Geschichte der Glaubensbewegung ‚Deutsche Chris-
ten‘“30 im Taschenbuchformat herauszugeben31. Verfasst war sie von 

                                                        
28  S. Nicolaisen, Weg (wie Anm. 26), 31, 35. 
29  S. Schreiben Barth an Wilhelm Niemöller vom 17.10.1953. In: Niemöller, Wil-

helm: Barmen 1934–1974. In: Junge Kirche 35 (1974), 208–212; auszugsweise 
abgedruckt in: Barth, Texte (wie Anm. 23), 255f. 

30  Dannenmann, Arnold: Die Geschichte der Glaubensbewegung „Deutsche 
Christen“. Dresden o. J. [1933]. 

31  Zu den DC-Selbstdeutungen vgl. Spehr, Christopher: „Fixigkeit ist keine He-
xerei“. Zeitgenössische Darstellungen und Dokumentationen des „Kirchen-



Jürgen Kampmann  
 

20 

Arnold Dannenmann, zu dieser Zeit als junger württembergischer 
Pfarrer abgeordnet in Berlin tätig für das Jungmännerwerk der Evan-
gelischen Kirche der altpreußischen Union, das sogenannte „Ost-
werk“32, nach der NS-Zeit unter Selbststilisierung als Widerstands-
kämpfer in Württemberg führend tätig beim Aufbau des Christlichen 
Jugenddorfwerks Deutschland (CJD), 1983 mit dem Großen Ver-
dienstkreuz mit Stern der Bundesrepublik Deutschland ausgezeich-
net33, nachdem ihm bereits 1976 durch den baden-württembergischen 
Kultusminister Wilhelm Hahn34 der Titel „Professor h. c.“ verliehen 
worden war35.  

1933 indes zeichnete Dannenmann für die DC enthusiastisch eine 
nationalsozialistisch-deutschchristliche-evangelisch-kirchliche Sym-
biose par excellence und präsentierte sie als DC-Gründungsnarrativ:  

 
„Warum manchmal die Massen nicht nur eine Stunde, sondern 
zwei, drei, vier Stunden atemlos den nationalsozialistischen Red-
nern lauschten, war nicht nur deshalb, weil diese Redner rethorisch 
[!] glänzend und geschickt und volkstümlich mitreißend das sagten, 
was zu sagen war, sondern deshalb, weil tatsächlich ihre Reden 
erfüllt waren von einer neuen Erkenntnis. Und diese neue 
Erkenntnis war zutiefst geboren aus dem [ersten] Artikel des 
christlichen Glaubensbekenntnisses. […] Es konnte ja nicht anders 
sein, daß eine Handvoll Männer, die in ihrem Leben von Christus 
überwältigt waren und die ebenso durch die Erkenntnis unserer Zeit 
erfaßt waren, sich zusammentaten, um diesen gewaltigen Strom 
nicht neben der Kirche verlaufen zu lassen. Sie wollte ihn auch nicht 
irgendwie in die Kirche ‚politisch‘ einbauen. Schon dem Wesen der 
Sache nach konnte niemals eine kirchenpolitische Bewegung Träger 
einer solchen grundlegenden Erkenntnis sein. Nur die ganze 

                                                        
kampfes“ während der NS-Herrschaft. In: ZThK 107 (2010), 66–99. Zu Dan-
nenmann s. ebd., 73f. 

32  S. dazu Dietrich, Hans-Eberhard: Arnold Dannenmann – ein Widerstands-
kämpfer? Eine kritische Auseinandersetzung mit seiner 1988 veröffentlichten 
Selbstcharakterisierung. Neustadt (Aisch) 2020, 9f. 

33  Ebd., 49. 
34  Zur Person s. Zirlewagen, Marc: Art. Hahn, Wilhelm (Traugott). In: BBKL 27 

(2007), 593–598. 
35  Dietrich, Dannenmann (wie Anm. 32), 50. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 21 

Kirche, sofern sie überhaupt deutsche Kirche sein wollte, konnte 
dafür in Frage kommen. Diese Handvoll Männer nannte sich 
‚Deutsche Christen‘. Der Führer Adolf Hitler selbst hat diesen 
Namen geprägt. Man wollte sich ursprünglich ‚Evangelische Natio-
nalsozialisten‘ nennen, aber Hitler selbst hat diese Benennung 
abgelehnt. Mit der ausgezeichneten Gabe, die Adolf Hitler hat, die 
Dinge zukunftgestaltend zu benennen, hat er hier einen Begriff 
geschaffen, der in der ganzen Kirchengeschichte theologisch und 
kirchlich von außerordentlicher Bedeutung werden wird. Er ist es 
bereits heute schon!“36 
 

Dannenmann hat dieses glorreiche Gründungsnarrativ dann gerade 
auch für junge Leute ‚evangeliumsgemäß‘ operationalisiert – und am 
Schluss seiner Darstellung in auch vom Pietismus geprägtem Vokabu-
lar aufgefordert:  

 
„Es ist die Aufgabe der ernsten Christen, die wissen, was Bibel und 
Evangelium ist und die mit leidenschaftlichem Herzen das 
nationalsozialistische Deutschland lieben und dafür bereit sind zu 
leben und zu sterben, die wahre Verkündigung des Evangeliums 
voranzutragen. Die Führung der Deutschen Christen selbst hat 
nach der Uebernahme der Führung der Kirche zu einer großen 
volksmissionarischen Arbeit in ganz Deutschland aufgerufen. Die 
evangelische Jugend der Kirche hat sich geschlossen hinter diesen 
Aufruf gestellt. […] Helfen wir als lebendige Christen mit bei 
solcher volksmissionarischen Tat. Stärken wir den Rücken der 
Führer, damit jede Verfälschung des Evangeliums unmöglich ist. 
Eine unerhörte Stunde liegt vor uns. Ich weiß nicht, wie sich ein 
Christ verantworten kann vor Gott, wenn er in dieser Stunde nicht 
mit betendem Herzen und mit heiliger Hingabe sich in die Arbeit 
stellt. Hemmschuh sein ist nicht Christenpflicht, Führer sein, 
Mitarbeiter sein, Salz sein ist seine Aufgabe.“37 
 

Dannenmanns so konturiertes und konstruiertes und – wie es protes-
tantisch kaum anders denkbar ist – auch mit den allgemein positiv 

                                                        
36  Dannenmann, Geschichte (wie Anm. 30), 9f. 
37  Ebd., 82. 



Jürgen Kampmann  
 

22 

besetzten Schlagworten „Bibel“, „Evangelium“, „christliches Glau-
bensbekenntnis“ und „volksmissionarisch“ theologisch garniertes, mit 
Verve vorgetragenes DC-Gründungsnarrativ vermochte sich indes 
nicht zu verfestigen und breit durchzusetzen – dazu scheiterte die 
deutschchristliche Bewegung viel zu schnell, büßte sie ja schon im 
Spätherbst 1934 weithin an kirchlicher Leitungsmacht ein, zersplitterte 
und zerstritt sich und verlor mit Ende der NS-Zeit alsbald jeglichen 
Zulauf – und damit eben auch Trägerinnen und Träger, denen an der 
Vermittlung dieses Narrativs gelegen sein konnte38. 

 
2.2 Die Entwicklung eines bekenntniskirchlichen Narrativs von BK, 
Barmer Reichsbekenntnissynode und Barmer Theologischer Erklä-
rung 

Bei der ja erst im Frühjahr 1934 Schritt für Schritt sich formierenden 
BK stellte sich ihr Ergehen anders dar. Sie nahm sich weithin als von 
vornherein ganz zu Unrecht und auch theologisch illegitim und kir-
chenrechtlich unter Verstoß gegen das herkömmliche kirchliche Recht 
bedrängte Minderheit wahr, es gelang ihr dann auch nicht, innere Ein-
heit zu bewahren, und schon gar nicht, in den Jahren der NS-Diktatur 
einen längerfristig abgesichert und allgemein akzeptiert erscheinenden 
kirchenleitenden Einfluss zu erlangen – wie er ihr dann aber nach Ende 
der NS-Herrschaft von Seiten der Alliierten zugebilligt wurde und die-
ser von Seiten der BK selbst auch entschlossen auf allen kirchlichen 
Leitungsebenen aufgegriffen wurde. An einem das eigene Denken und 

                                                        
38  Wilhelm Niemöller hat in seiner ersten kurzen, nur 16 Druckseiten umfassen-

den Darstellung „Kirchenkampf im Dritten Reich“ die Zerrissenheit der 
deutschchristlichen Bewegung einerseits als solche durchaus zutreffend cha-
rakterisiert, sie aber zugleich in ein einheitliches, großes Bedrohungsszenario 
für die BK einbeschrieben: „Die Zahl der Feinde war groß. Aber ihre Front 
war nicht einheitlich. Von den zahmen Deutschen Christen, die im alten Sinne 
‚einwandfrei‘ predigten, bis zu den Leuten aus der Thüringer Nationalkirche, 
die fast ganz in der Politik aufgingen, und die wohl sagen konnten, man bleibe 
auch dann noch dem Führer treu, wenn dieser die Pforten der Kirche vor 
ihnen zuschlüge – von den Leuten um Artur Dinter, der ‚Die Sünde wider das 
Blut‘ geschrieben hat, bis zu Mathilde Ludendorff, die in der Weltgeschichte 
nur einen Schauplatz von Verschwörungen der Juden, der Freimaurer und der 
Pfaffen erblickte, gab es eine einzige Front, die der Bekennenden Kirche ge-
genüberstand.“ (Niemöller, Wilhelm: Kirchenkampf im Dritten Reich. Bielefeld 
1946, 7). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 23 

Handeln legitimierenden „Gründungsnarrativ“ wurde von Seiten der 
BK aber schon von ihren ersten Anfängen an gearbeitet – und das ziel-
gerichtet nicht nur intern in den Bekenntnissynoden, sondern vor einer 
möglichst breiten kirchlichen Öffentlichkeit, die man in Rheinland und 
Westfalen gemeinsam unmittelbar mit groß angelegten Versammlun-
gen von Gemeindegliedern suchte. So wurde im Zusammenhang der 
Konstituierung der Westfälischen Bekenntnissynode am 16. März 1934 
in Dortmund bereits zwei Tage später, am 18. März 1934, ein „Rhei-
nisch-Westfälischer Gemeindetag unter dem Wort“ mit mehr als zwan-
zigtausend Teilnehmenden in der Dortmunder Westfalenhalle arran-
giert, und auch für den Abschlussabend der Barmer Reichsbekenntnis-
synode war von vornherein wieder eine große Gemeindeversammlung 
in Wuppertal vorbereitet worden39. Dabei fiel es schon beim Dortmun-
der „Gemeindetag unter dem Wort“ im März 1934, zu dem auch viele 
Gemeindeglieder aus dem Rheinland gekommen waren, zwei Pfarrern 
aus Barmen, Georg Schulz40 und Paul Humburg41, zu, Akzente zu set-
zen; Humburg demaskierte die deutschchristlichen Überzeugungen als 
Irrlehre – die antisemitische Ablehnung des Alten Testaments, die 
Deutung des Gegenwartsgeschehens im Volk als Offenbarung Gottes, 
die Einführung des Führerprinzips in der Kirche, die Idee eines 

                                                        
39  Erstaunlicherweise fehlt in der dem Begleitbuch zur Ausstellung „Gelebte Re-

formation. Barmer Theologische Erklärung“ beigegebenen Zeittafel „Politi-
sche und kirchliche Ereignisse 1933–1945“ jeglicher Hinweis auf die „Ge-
meindetage unter dem Wort“; s. Engels, Martin / Lepper-Binnewerg, Antoinette 
(Hg.): Gelebte Reformation. Barmer Theologische Erklärung. Neukirchen-
Vluyn 2016, 132f. – Dass die Barmer Reichsbekenntnissynode so konzipiert 
war, dass sie ihren Abschluss mit einem „Rheinisch-Westfälischen Gemein-
detag ‚Unter dem Wort‘“ finden sollte, ist zu ersehen aus Immer, Karl: Vor-
wort. In: Ders. (Hg.): Die Kirche vor ihrem Richter. Biblische Zeugnisse auf 
der Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche Wuppertal-Bar-
men 1934. Wuppertal-Barmen [1934], 3. 

40  Zur Person s. Lekebusch, Sigrid: Art. Schulz, Georg. In: BBKL 30 (2009), 
1319–1325. 

41  Zur Person s. Bautz, Friedrich Wilhelm: Art. Humburg, Paul. In: BBKL 2 
(1990), 1173–1175. Vgl. auch Lekebusch, Sigrid: Paul Humburg (1878–1945). 
„Durchhalten“ – Seelsorger und Kämpfer für die Kirche. In: Kampmann, Jür-
gen (Hg.): Protestantismus in Preußen. Lebensbilder aus seiner Geschichte. 
Bd. 4: Vom Ersten Weltkrieg bis zur Teilung Deutschlands. Frankfurt a. M. 
2011, 127–148. 



Jürgen Kampmann  
 

24 

arischen Christus –, als nicht mit dem Zeugnis der Heiligen Schrift zur 
Deckung zu bringen: „[W]eil es um das ewige Heil unserer Volksge-
nossen geht, darum können wir nicht schweigen, darum können wir 
auch nicht Frieden machen mit denen, die das Evangelium verfäl-
schen“42. Präses Karl Koch fokussierte das auf die Notwendigkeit, eine 
presbyterial-synodale Ordnung zur Leitung der Kirche zu bewahren:  
 

„Jeder Christ ist mitverantwortlich für das, was in der Kirche und 
Gemeinde vorgeht. Jeder Christ ist ein von Christus Gebundener, 
darum kann er seine Verantwortung für Lehre und Aufbau der 
Gemeinde nicht aufgeben, auch nicht ablehnen, ob ihm das lieb ist 
oder nicht. Aus dem Glauben an das Wort allein lebt die 
Gemeinde.“43  
 

Und im Schlusswort gab Pfarrer Karl Lücking44 den Tausenden das 
Narrativ mit auf den Weg: „Wir bitten euch nur um eins: Steht fest und 
unbeweglich zum Evangelium! Seid in dieser Stunde im Bekenntnis ge-
wiß und zum Opfer bereit! Er, der lebendige Herr, bleibt!“45  

Der Sache nach war damit bereits im März 1934 vor der rheinisch-
westfälischen kirchlichen Öffentlichkeit prononciert umrissen, was 
dann gut zwei Monate später in den Thesen 1 bis 4 und 6 der Barmer 
Theologischen Erklärung zum Ausdruck gebracht wurde. 

Beim Rheinisch-Westfälischen Gemeindetag „Unter dem Wort“, 
der sich unmittelbar an die Reichsbekenntnissynode am 31. Mai 1934 
abends anschloss, zu dem sich viele tausend, teils weit angereiste 
Menschen in sechs verschiedenen Kirchen und Hallen in Barmen und 
Elberfeld versammelten, wurde diesen von den verschiedenen, dort als 
Prediger und Redner eingesetzten Teilnehmern der Bekenntnissynode 

                                                        
42  Humburg, [Paul]: Wahrheit wider Irrlehre. In: Immer, Karl (Hg.): Bekennende 

Gemeinde im Kampf. Westfälische Provinzial-Synode und Westfälische Be-
kenntnis-Synode Dortmund, den 16. März 1934. Rhein.-Westf. Gemeindetag 
„Unter dem Wort“ am 18. März 1934 Westfalenhalle – Dortmund. Vorträge, 
Berichte, Entschließungen im Auftrage des Rheinisch-Westfälischen Gemein-
detages „Unter dem Wort“. Wuppertal-Barmen o. J. [1934], 30–41, hier: 41. 

43  Koch, [Karl]: Ansprache. In: Immer, Gemeinde (wie Anm. 42), 43–46, hier: 45. 
44  Zur Person s. Brinkmann, Ernst: Karl Lücking 1893–1976. Eine biographische 

Skizze. In: Jahrbuch für westfälische Kirchengeschichte 70 (1977), 179–186. 
45  Lücking, [Karl]: Schlußwort. In: Immer, Gemeinde (wie Anm. 42), 51. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 25 

inhaltlich vermittelt, was auf der Synode beschlossen worden war – 
wobei allerdings (nach der Presseberichterstattung46) ein besonderes 
Gewicht auch die Mitteilung der Beschlussfassung der gleichzeitig in 
Wuppertal-Barmen tagenden altpreußischen Bekenntnissynode fand, 
dass die Bildung der BK innerhalb der Landeskirche stattfinde und nicht 
etwa einen Kirchenaustritt bedeute; man sehe sich zu diesem 
Zusammenschluss mit eigener äußerer Ordnung genötigt, weil man 
sich dafür verantwortlich wisse, eine „rechte kirchliche Versorgung 
[…] mit Wort und Sakrament wieder herzustellen und zu sichern.“47  

Bei den Versammlungen am Abend des 31. Mai 1934, die unter die 
Überschrift „Die Kirche vor ihrem Richter“ gestellt waren, wurde das 
Gesamtgeschehen der Formierung einer „Bekennenden Kirche“ von 
vornherein bewusst in einen eschatologischen Horizont hineingestellt 
– dadurch, dass an diesem Abend Sendschreiben aus der Offenbarung 
des Johannes ausgelegt und zu den darin angesprochenen Gemeinde-
situationen Gegenwartsbezüge hergestellt wurden48. So wurde den 
versammelten Gemeindegliedern ein Selbstverständnis der BK generell 
und allen Einzelnen persönlich vermittelt und mit auf den Weg gege-
ben, das sich durch markante Spitzensätze aus den Predigten so 
umreißen lässt: 

 
„Wir kennen die Lage – Gewaltregiment und Irrlehre unter dem 
Namen Christi –, aber was da zum Ausbruch gekommen ist, ist 
keine neue Prophetie, sondern ist die alte List des Satans, […] die 
in immer neuen Feinheiten auftritt, die Uebertragung des 
Christennamens auf den Zeitgeist. Bloß Irrlehre? O, Irrlehre ist 
vielleicht noch viel schlimmer als falsche Prophetie. […] Was wir 
heute gemeinsam bekämpfen, diesen uralten Schwindel von 
Zeitgöttern und Halbgöttern, diese Umwandlung der Wahrheit 
Christi in mancherlei Wahrheiten von Frühling und Verwandten-

                                                        
46  S. Massenversammlungen in Wuppertal. In: Die Deutsche Bekenntnis-Syn-

ode. Ein kirchengeschichtliches Ereignis / Massenversammlungen / Wichtige 
Entschließungen. Sonderdruck der Barmer Zeitung. Wuppertal, ohne Datum 
[nach dem 31. Mai 1934] (Karl-Barth-Archiv Basel 16410). 

47  Bekenntnissynode der Evangelischen Kirche der altpreußischen Union an 
„Unsere[] Evangelischen Gemeinden“. Wuppertal-Barmen, 29.5.1934 (LkA 
EKvW 5.1 Nr. 552.1). 

48  S. Immer, Kirche (wie Anm. 39), 36. 



Jürgen Kampmann  
 

26 

liebe, das freilich hätte nie und nimmer auch nur eine Stunde 
unerkannt bleiben und wirken dürfen.“49  

„Die Not der Kirche ist nicht erst von heute oder gestern, 
sondern nur der offenkundige Ausbruch einer jahrzehntelang 
verschleppten heimlichen, aber unheimlichen Krankheit. […] Wir 
haben in Deutschland […] keine wirklichen Gemeinden Jesu. […] 
Gott will keine schläfrigen und mumifizierten Christen, sondern 
Ueberwinder und Sieger, Leute, die im Kampf mit der Sünde bis 
aufs Blut widerstehen.“50  

„[D]arum ist es heilige Pflicht jeder Kirche, danach zu trachten, 
daß sie eine Kirche des göttlichen Wohlgefallens werde, heilige 
Pflicht nicht nur der Engel, der Hirten, sondern auch jedes 
einzelnen gläubigen Kirchengliedes, dazu beizutragen nach allen 
seinen Kräften.“51 
 

Und nicht zuletzt wurde auf die im konfessionellen Zeitalter zur Be-
zeichnung der Situation der evangelischen Gemeinden in den einst ka-
tholisch regierten Herzogtümern Jülich und Berg geprägte Bezeich-
nung der „Kirche unter dem Kreuz“ rekurriert – indem entfaltet 
wurde, dass „die Kirche Christi ihre stärkste Kraft als Kirche unter dem 
Kreuz“ erweise52:  

 
„Eine Kirche unter dem Kreuz, die nur mit dem Herrn und seiner 
Gegenwart, nur mit seinem Wort und Geist rechnet, hat sich noch 
nie verrechnet. Sie geht ruhig und nüchtern den Weg des schlichten 
Gehorsams gegen das Wort. […] Solche geistgewirkte Furcht-
losigkeit ist der Anfang des Sieges für eine Kirche unter dem 
Kreuz.“53 
 

                                                        
49  So Schempp, [Paul]: Die Kirche mit falscher Prophetie. Offenbarung 2,18-29. 

In: Immer, Kirche (wie Anm. 39), 43–49, hier: 48. 
50  So Dannenbaum, [Hans]: Die Kirche als tote Organisation. Offenbarung 3,1-6. 

In: Immer, Kirche (wie Anm. 39), 49–56, hier: 56. 
51  So Sauberzweig, [Hans] von: Die Kirche des göttlichen Wohlgefallens. Offen-

barung 3,7-13. In: Immer, Kirche (wie Anm. 39), 57–[62], hier: 57. 
52  So Oltmann, Heinrich: Die Kirche unter dem Kreuz. Offenbarung 2,8-11. In: 

Immer, Kirche (wie Anm. 39), 36–43, hier: 36. 
53  Ebd., 41. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 27 

Dass so markant in diese Richtung des Selbstverständnisses der BK als 
eine gerade auch zum Aushalten, zum Leiden und Durchstehen von 
Bedrängnis im Glauben gerufene Gemeinde die Akzente gesetzt wur-
den und damit das Narrativ einer dem Herrn der Kirche treuen, des 
eschatologischen Lohns dieser Treue zuversichtlichen Minderheit ge-
prägt wurde, ist unverkennbar – zur Beschreibung des historisch Ge-
wesenen gehört aber, dass offenbar nicht alle an der Bekenntnissynode 
Beteiligten genau diese rheinisch-westfälischen Akzentsetzungen ein-
fach übernahmen. So fällt der doch sehr andere theologische Zungen-
schlag auf, den der bayerische Landesbischof Hans Meiser54 in seiner 
Schlussandacht bei der Reichsbekenntnissynode anschlug, wenn er in 
Auslegung von Psalm 102,14 „Du wollest dich aufmachen und über 
Zion erbarmen“ zu bedenken gab:  

 
„Wir wollen dieses Gebet ohne Unterlaß sprechen, auch dann, 
wenn eben Gott sich noch Zeit läßt, es zu erfüllen. Wir wissen ja 
gar nicht, ob von Gott her gesehen nun wirklich schon alle Voraus-
setzungen gegeben sind, daß das zum Ziele kommt, was uns 
vorschwebt; […] ob die Gemeinde schon da ist, die die Kirche, die 
gebaut werden soll, tragen kann; ob Gott in seiner Wunderweisheit 
nicht ganz andere Wege zu gehen beabsichtigt, um zu seinem Ziele 
zu kommen, als wir sie uns zurechtlegen. Unser Gebet kann immer 
nur das Gebet der Demut sein, das Gott sein Recht läßt, das Gott 
nichts vorschreiben will, weder Zeit noch Stunde noch Weg noch 
Mittel.“55 
 

Und Karl Barth meldete am 1. Juni 1934 – also einen Tag nach dem 
Ende der Reichsbekenntnissynode und des „Rheinisch-Westfälischen 
Gemeindetags unter dem Wort“ – dem Moderator des Reformierten 
Bundes Hermann Albert Hesse56 brieflich aus Bonn zurück: 

                                                        
54  Zur Person s. Braun, Hannelore: Hans Meiser. In: Hauschild, Wolf-Dieter 

(Hg.): Profile des Luthertums. Biographien zum 20. Jahrhundert. Gütersloh 
1998, 529–539. 

55  So Meiser, [Hans]: „Du wollest dich aufmachen und über Zion erbarmen.“ 
Schlußandacht. In: Immer, Kirche (wie Anm. 39), 33–35, hier: 35. 

56  Zur Person s. Eberlein, Hermann-Peter: Hermann Albert Hesse. In: Schneider, 
Thomas Martin / Conrad, Joachim / Flesch, Stefan (Hg.): Zwischen 



Jürgen Kampmann  
 

28 

 
„Drei Autobusse voll Bonner Bekenntnisleute sind gestern Abend 
nach Barmen zum Gemeindetag gefahren, sind aber, wie ich von 
verschiedenen Seiten, darunter mindestens von zwei sehr kompe-
tenten Persönlichkeiten hörte, reichlich enttäuscht zurückgekehrt 
u[nd] zw[ar] einfach, weil man ihnen zu wenig Ernsthaftes geboten 
habe. Beide bezogen sich dabei auf den Vortrag von … Georg 
Schulz. Geschieht es nicht leicht, dass die Pfarrer die vielbe-
sprochene ‚bekennende Gemeinde‘ praktisch viel zu wenig ernst 
nehmen, sondern glauben, sie mit allerhand freien Reden sehr wohl 
speisen zu können? Ich wollte Ihnen das schreiben, damit Sie 
vielleicht im Kreis Ihrer Amtsbrüder gelegentlich darauf auf-
merksam machen, dass man heute bei solchen Anlässen unter 
keinen Umständen andere als gediegene Qualität bieten sollte. Das 
Volk ist hellhörig geworden und beginnt pastorale Ergüsse von 
wirklichen Zeugnissen zu unterscheiden. Waren die Pfarrer von der 
Synode her erschöpft, dann durften sie eben nicht auf diesen Tag 
auch noch diesen Gemeindetag einberufen. – Da ich gerade dabei 
bin, möchte ich auch die Frage stellen, ob nicht jemand dem von 
mir wirklich geschätzten Freund Immer einen Wink geben könnte, 
er möchte es nun mit der weitern [!] rednerischen Verwendung des 
Themas ‚Martyrium heute‘ gut sein lassen? Ich erschrak nicht übel, 
als er vorgestern dieses Thema für den Abend ankündigte, war dann 
aber freilich wegen der Ausschuss-Sitzung nicht selber dabei, habe 
aber von Andern gehört, dass es einfach schlimm gewesen sei. Wir 
können es uns einfach unmöglich leisten, nun doch wieder von uns 
selbst und unser bis[s]chen ‚Bekennen‘ zum Gegenstand von … ja 
von Themapredigten zu machen!“57  
 

Barth kritisierte damit allem Anschein nach die von Karl Immer auch 
schon zuvor im Zusammenhang einer am 1. Mai 1934 erfolgten 

                                                        
Bekenntnis und Ideologie. 100 Lebensbilder des rheinischen Protestantismus 
im 20. Jahrhundert. Leipzig 2018, 62–65. 

57  Schreiben Karl Barth an Hermann Albert Hesse. [Bonn], 1. Juni 1934 (Karl-
Barth-Archiv Basel 9234.193). – Barths Intervention scheint insofern erfolg-
reich gewesen zu sein, als sowohl der Vortrag Immers als auch der Vortrag 
Schulz’ nicht in dem Heft „Die Kirche vor ihrem Richter“ publiziert wurden; 
s. Immer, Kirche (wie Anm. 39), [4]. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 29 

Veröffentlichung von Vorträgen auf einer in Bad Salzuflen in den Ta-
gen vom 16. bis 18. April 1934 bei einer Rüstzeit für Prediger und 
Älteste entwickelte kirchliche Zukunftsperspektive, die wie selbstver-
ständlich eine nötige Scheidung der wenigen „Jünger Jesu“ in der 
Volkskirche von der großen Vielzahl der übrigen Gemeindeglieder vo-
raussetzte und dies dann mit einer Naherwartung der Wiederkunft Jesu 
Christi verband. Im Vorwort des mit „Gemeinde in der Versuchung“ 
betitelten Heftes hatte Immer doch formuliert:   
  

„Es geht heute nicht um Zuwachskirche oder Freiwilligkeitskirche, 
sondern in dieser späten Zeit ist jede Kirche, die sich nach Christus 
und seinem Evangelium nennt, gefragt, ob sie ihren Namen und 
damit den Herrschaftsbereich des erhöhten Königs ernst nimmt. 
Wir wissen wohl, daß die meisten Glieder der Volkskirchen keine 
Jünger Jesu sind, aber solange sie noch in einer christlichen Kirche 
verbleiben, stehen sie unter dem Herrschaftsanspruch Gottes, den 
wir ihnen zu verkündigen haben. Machen wir aber in Lehre und 
Ordnung Zugeständnisse, dann haben wir kein Recht mehr, uns 
nach unserem Herrn zu nennen und werfen den Hebel weg, der 
allein zur Erneuerung der Kirche angesetzt werden kann. In dem 
uns verordneten Kampf um die Erneuerung der Kirche gilt auch 
uns der Ruf des erhöhten Herrn: ‚Siehe, ich komme bald.‘“58 
 

Und auch der ebenfalls in Wuppertal (in Barmen-Gemarke) wirkende 
Pfarrer Harmannus Obendiek59 hatte bei dieser Freizeit die angesichts 
der Bedrohung von Lehre und Ordnung der Kirche bestehende Auf-
gabe entsprechend beschrieben: „Quelle für Leben und Ordnung der 
Kirche“ sei „das Wort Gottes“ – weshalb es darauf ankomme, dass  

 
„wir selber Menschen sind und werden, die sich unter das Wort 
Gottes beugen und nicht über dem Wort, sondern ‚unter dem Wort‘ 
stehen. Und weiter wird es darauf ankommen, daß es Gemeinden 
‚unter dem Wort‘ gibt, die ‚unter dem Wort‘ glaubende und 

                                                        
58  S. Immer, Karl: Vorwort. In: Ders. (Hg.): Gemeinde in der Versuchung. Vor-

träge auf einer Rüstzeit von Pastoren und Aeltesten. Wuppertal-Barmen o. J. 
[1934], 2. 

59  Zur Person s. Braun, Hannelore: Art. Obendiek, Harmannus. In: NDB 19 
(1999), 382. 



Jürgen Kampmann  
 

30 

bekennende, betende und hoffende Gemeinden sind, die ausge-
richtet sind auf den Tag des Herrn!“60 
 

3. Das sich ausdifferenzierende (Selbst-)Verständnis von „Bekennen-
der Kirche“ in Rheinland und Westfalen 

Es ist auffällig, dass in Westfalen in den Wochen nach der Barmer Be-
kenntnissynode der beim Rheinisch-Westfälischen Gemeindetag in 
Wuppertal unübersehbare endzeitlich-eschatologische Akzent von 
Verständnis und Aufgabe der BK nicht weiter aufgenommen wurde. 
Am 2. Juni 1934 berichtete Präses Karl Koch bei einer auch von meh-
reren tausend Menschen besuchten Veranstaltung in der Bielefelder 
Ausstellungshalle von der Barmer Reichsbekenntnissynode: Er entwi-
ckelte hier aber nicht die Perspektive einer kleinen, bedrängten und an-
gefochtenen Schar von Bekennern, die sich in der BK formiert habe, 
sondern ganz im Gegenteil:  

 
„Nun ist diese Halle zum zweitenmal von Tausenden gefüllt. Meine 
Freunde, ich bin herzlich dankbar dafür. Zwar bin ich davon 
überzeugt, dass das Heilandswort wahr ist, dass auch schon da, wo 
zwei oder drei versammelt sind in Seinem [!] Namen, Kirche ist. 
Aber in dem Streit, der uns verordnet ist, und in dem wir jetzt 
stehen, hat es doch Bedeutung, dass Tausende unaufgefordert, 
besser gesagt ungezwungen sich in die Reihen der bekennenden [!] 
Kirche eingliedern und also dokumentieren, wie sie dem zu-
stimmen, dass es sich in der Kirche handelt um die Gemeinschaft, 
die Gott will, fordert, der er etwas zu tun gegeben hat. Ich sagte, er 
redet zu uns in seinem Wort. Die Antwort der bekennenden [!] 
Gemeinde ist das Bekenntnis, um das es auch heute geht. Ja, um das 
es in allererster Linie geht. Und so ist dies denn nun eine Bekennt-
nisversammlung, und ich grüsse diesen, ich möchte sagen 
Ausschnitt aus der ganzen grossen deutschen Bekenntnisfront, 
diesen Minden-Ravensberger Ausschnitt grüsse ich namens der 
Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche.“61  

                                                        
60  So Obendiek, H[armannus]: Lehre und Ordnung der Kirche sind bedroht. Vor-

trag. In: Immer, Versuchung (wie Anm. 58), 17–34; hier: 33. 
61  Koch, [Karl]: [Rede] in der Ausstellungshalle. Bielefeld, 2.6.1934 (LkA EKvW 

5.1 Nr. 848 Fasc. 2, 3f.). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 31 

Und er betonte:  
 
„Darauf aber kommt es ganz an, dass bekennende Gemeinden im 
Lande sind, damit gezeigt wird, wie Kirche wächst. So wächst 
Kirche im deutschen Land. […] Und nun braucht er [Gott] dieses 
Mittel, dass seine Kirche unter Druck gesetzt wird, um in seine 
Kirche Bewegung und Leben hineinzubringen. Wir wollen dankbar 
dafür sein, dass das diese Frucht jetzt schon zeigt.“62  
 

Zwei Wochen später, bei einem Gemeindetag der Westfälischen Be-
kenntnissynode am 16. Juni 1934 in der wiederum gefüllten Dortmun-
der Westfalenhalle, der von vornherein unter das Thema „Die Aufgabe 
der bekennenden [!] Kirche“ gestellt war63, thematisierte Koch erneut 
die Vorstellung von einem Bauen der Kirche, auf „dass sich zusammen 
finden diejenigen, die das gemeinsame Bekenntnis zusammenhält“:  

 
„Das ist ein Gewinn dieser Zeit, ein Gewinn der Monate, die hinter 
uns liegen, dass die einzelnen deutschen Landeskirchen, die sonst 
keine Berührung miteinander hatten, z[um] B[eispiel] Westfalen 
und Württemberg, sich nun zusammen finden im gemeinsamen 
Bekennen, dass sich durch vom gegenseitigen Vertrauen getragene 
Gemeinden eine einige evangelische Kirche bildet, die stark genug 
ist[,] als Einheit nach draussen[.]“64 

                                                        
62  Ebd., 4f. 
63  S. Gemeindetag der Westfälischen Bekenntnissynode, Sonnabend, den 16. 

Juni, abends 8 Uhr[,] in der Westfalenhalle in Dortmund (LkA EKvW 5.1 Nr. 
846 Fasz. 2). 

64  Gemeindetag der Westfälischen Bekenntnissynode, Sonnabend, den 
16.6.1934, abends 8 Uhr[,] in der Westfalenhalle in Dortmund. Dortmund, 
16.6.1934 (LkA EKvW 5.1 Nr. 845 Fasz. 2, 1). – Nicht wortgleich, aber in der 
Sache im Wesentlichen übereinstimmend, wurde in der Bergisch-Märkischen 
Zeitung darüber am 19.6.1934 berichtet: „Als erste Frucht dieser Bewegung 
bezeichnete D. Koch ‚Die Begründung einer von gegenseitigem Vertrauen 
getragenen Gemeinschaft aller evangelischen Kirchen Deutschlands, die stark 
genug ist, als eine Einheit von außen den Protestantismus auf deutschem 
Grund und Boden darzustellen‘“ (N. N.: „Die Aufgaben der bekennenden 
Kirche“. Gemeindetag der Westfälischen Bekenntnissynode. In: Bergisch-
Märkische Zeitung 1934. Nr. 169 vom 19.6.1934, ohne Paginierung [Karl-
Barth-Archiv Basel 16443]). 



Jürgen Kampmann  
 

32 

 
Als Zielsetzung der BK formulierte Koch, was er nach seinem 
Bekunden auch kurz zuvor „an hoher staatlicher Stelle“ dazu benannt 
hatte: „Wir wollen die vorhandene deutsche evangelische Kirche so mit 
unserer Auffassung durchdringen, dass sie die alleinige in der 
deutschen evangelischen Kirche wird.“65  

Während in Westfalen also die Aufgabe der „bekennenden Kirche“ 
ohne besonderes theologisches Pathos beschrieben wurde – Hans 
Asmussen fokussierte das Nötige in seinem Dortmunder Vortrag auf 
eine Wiedergewinnung des reformatorischen „Allein“ der Orientierung 
der Kirche auf Christus und wandte sich dezidiert gegen eine 
„menschliche[] Auslegung der Geschichte“66 –, blieb man in der 
Rheinprovinz auf dem schon beschriebenen, deutlich anders einge-
schlagenen Kurs.  

                                                        
65  Gemeindetag der Westfälischen Bekenntnissynode, Sonnabend, den 

16.6.1934, abends 8 Uhr[,] in der Westfalenhalle in Dortmund. Dortmund, 
16.6.1934 (LkA EKvW 5.1 Nr. 845 Fasz. 2, 2). – In der Bergisch-Märkischen 
Zeitung wurde als Zitat Kochs wiedergegeben: „‚Wir wollen keine Freikirche, 
sondern wir wollen die vorhandene deutsch-evangelische Kirche so mit unse-
rer Auffassung durchdringen, daß sie in der deutsch-evangelischen Kirche die 
maßgebende Auffassung wird, weil wir meinen, daß allein von diesem Grunde 
aus Kirche gebaut werden kann.‘“ (Gemeindetag der Westfälischen Bekennt-
nissynode. In: Bergisch-Märkische Zeitung 1934. Nr. 169 vom 19.6.1934, 
ohne Paginierung [Karl-Barth-Archiv Basel 16443]).  

66  S. Gemeindetag der Westfälischen Bekenntnissynode, Sonnabend, den 
16.6.1934, abends 8 Uhr[,] in der Westfalenhalle in Dortmund. Dortmund, 
16.6.1934 (LkA EKvW 5.1 Nr. 845 Fasz. 2, 4–7, hier: 5); Asmussen formu-
lierte ebd. griffig: „Die Geschichte trat an die Stelle, an der Christus stehen 
sollte[,] und die Deutung der Geschichte trat an die Stelle der Heiligen 
Schrift.“ Wie NS-konform, ja an sich dankbar man sich aber in der sich for-
mierenden BK allem Anschein nach ohne Zögern verstand und darstellte, 
lässt sich an dem Satz erkennen, den Asmussen dann ebd. unmittelbar an-
schloss: „Und das alles geschah in dem Augenblick, wo der Staat den guten 
Willen hatte, alle Machtmittel zur Verfügung stellte, um die Kirche teilhaben 
zu lassen an dem ungewöhnlichen grossen Geschehen innerhalb des Volkes, 
wo die äusserlichen Feinde der Kirche so eingeschüchtert waren, dass man sie 
nicht mehr sehen konnte!“ 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 33 

Joseph Gauger67 zog in der Ausgabe vom 17. Juni 1934 in dem von 
ihm im Evangelischen Wochenblatt „Licht und Leben“ gegebenen Be-
richt über die Barmer Reichsbekenntnissynode zielgerichtet historisie-
rend eine geschichtsdeutende Linie von der Reformation hin zur Ge-
genwart: „Wir […] wissen heute, im Jahre 1934, worum es jetzt geht: 
es handelt sich um nichts Geringeres als um eine Fortführung und 
Durchführung der Reformation.“68 

Zudem fehlte nicht ein Verweis auf die „Kirchen unter dem Kreuz“, 
die am Niederrhein „erstanden“ [!] als synodal geleitete Gemeinde-
kirchen – Entsprechendes sei nun durch die Bekenntnissynoden 
geschehen, und man habe den Eindruck, dass es sich dabei nicht um 
Menschenwerk, sondern um Gottes Werk handele69. Und dann ließ es 
Gauger auch nicht daran fehlen, die Vokabel „Martyrium“ einzu-
führen; bezogen auf den an der Reichsbekenntnissynode mitwirkenden 
Superintendenten Hugo Hahn70, den Sohn des in Dorpat ums Leben 
gebrachten Professors Traugott Hahn71, formulierte er: „Auch er, der 
Dresdener Superintendent, hat sein Martyrium durchgemacht, wie 
überhaupt die bekenntnistreuen Pfarrer in Sachsen aller möglichen 
Unbilden gewärtig sein müssen.“72  

Auch über Präses Karl Koch war zu lesen, dass „dieser standhafte 
Präses der Westfälischen Provinzialsynode“ wie fast alle der zum 
Reden auf der Bekenntnissynode berufenen Männer „uns allen 
wohlbekannt“ seien „als solche, die im Kampf um die Bekenntnis-
kirche hervorgetreten sind und ehrenvolle Wunden erhalten haben“73.  

Der so eingeschlagene Weg zur Formung eines Gründungsnarrativs 
zur BK wurde im Rheinland dann auch nicht mehr verlassen. Nach der 
Tagung der Deutschen Evangelischen Nationalsynode am 9. August 

                                                        
67  Zur Person s. Bautz, Friedrich Wilhelm: Art. Gauger, Joseph. In: BBKL 2 

(1990), 186–187.  
68  Gauger, [Joseph]: Die Bekenntnissynode der Deutschen evangelischen Kirche. 

In: Licht und Leben 46 (1934) Nr. 24 vom 17.6.1934, 373–375, hier: 373. 
69  Ebd., 374. 
70  Zur Person s. Nicolaisen, Carsten: Hugo Hahn. In: Hauschild, Wolf-Dieter 

(Hg.): Profile des Luthertums. Biographien zum 20. Jahrhundert (Die Luthe-
rische Kirche. Geschichte und Gestalten 20). Gütersloh 1998, [259]–273. 

71  Zur Person s. Bautz, Friedrich Wilhelm: Art. Hahn, Traugott. In: BBKL 2 
(1990), 472–475. 

72  Gauger, Bekenntnissynode (wie Anm. 68), 374. 
73  Ebd. 



Jürgen Kampmann  
 

34 

193474 schrieb Karl Immer von „Wir hier in der Zerstreuung“ und von 
den „antichristlichen Zügen der deutsch-christlichen Kirche“ – das 
Wirken dieses „Kirchenregimentes kann nur böse sein, muß böse sein, 
da es in seiner Wurzel und ganzen Existenz von schriftfremden und 
gottesfeindlichen Mächten bestimmt wird.“75  

Ende November 1934 fand in Detmold für Pastoren und Älteste 
eine Rüstzeit statt zu „Lebensordnungen einer nach Gottes Wort 
erneuerten Kirche“76, bei der der Wuppertaler Pfarrer Hermann 
Klugkist Hesse „Die Lebensordnungen der reformierten Gemeinden 
‚Unter dem Kreuz‘“ präzise als die Gegebenheiten am Niederrhein im 
16., 17. und 18. Jahrhundert nachzeichnete und „angesichts der 
kirchlichen Zustände in unseren Tagen“ seufzend von einer 
„ungeheuer schwere[n] Last“ der Verantwortung sprach77; dies wurde 
mit einem an den Schluss gesetzten Calvin-Zitat in Kombination 
gebracht: „Weil uns der Herr in seinem Kriegsdienst üben will und uns 
nicht ruhen läßt, so wollen wir kämpfen mit festem, tapferen Mut, aber 
nur mit Waffen, mit denen er uns ausgerüstet hat.“78  

Von dieser Diktion hebt sich allerdings die vier Jahre später bei der 
7. Tagung der Evangelischen Bekenntnissynode im Rheinland am 
29./30. Mai 1938 herausgegebene „Erklärung zur Lage der 
Evangelischen Kirche in der Rheinprovinz“ ab79. Sie nahm über-
raschenderweise an keiner Stelle einen dezidierten Bezug auf die 

                                                        
74  S. dazu Die Deutsche Evangelische Nationalsynode am 9. August 1934. Be-

richt als Manuskript gedruckt. München o. J. [1934]. 
75  Zitat in: Bockemühl, Peter (Hg.): Eine Stunde der Versuchung. Wohin gehören 

die Reformierten im gegenwärtigen Kirchenkampf? Materialsammlung Januar 
bis Anfang Oktober 1934. Wuppertal-Wichlinghausen o. J. [1934], 10. 

76  S. N. N.: Vorwort. In: Immer, Karl (Hg.): Die Lebensordnungen einer nach 
Gottes Wort erneuerten Kirche. Vorträge auf einer Rüstzeit von Pastoren und 
Ältesten. Wuppertal-Barmen o. J. [1935], 2. 

77  So Hesse, H[ermann] Klugkist: Die Lebensordnungen der reformierten Ge-
meinden „Unter dem Kreuz“. In: Immer, Lebensordnungen (wie Anm. 76), 
6–19, hier: 18. 

78  Ebd., 19. 
79  S. Erklärung der Evangelischen Bekenntnissynode im Rheinland anläßlich ihrer 7. 

Tagung vom 29. und 30. Mai 1938 zur Lage der Evangelischen Kirche in der 
Rheinprovinz. In: Beckmann, Joachim: Rheinische Bekenntnissynoden im 
Kirchenkampf. Eine Dokumentation aus den Jahren 1933–1945. Neukirchen-
Vluyn 1975, 433–438. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 35 

Barmer Theologische Erklärung, sondern rekurrierte ausführlich auf 
eine Beschlussfassung der gemeinsamen Rheinisch-Westfälischen 
Bekenntnissynode vom 29. April 1934 in Dortmund80. Der damals als 
unbedingt bekenntnisgebunden beschriebenen Aufgabe der Kirche 
und der Bewahrung entsprechender Strukturen der Kirchenleitung 
wurde die seitherige – völlig inakzeptable – rechtliche Entwicklung der 
kirchlichen Leitungsgewalt in der Evangelischen Kirche der alt-
preußischen Union entgegengestellt81, und angesichts dessen wurden 
(in Erkenntnis der nur sehr beschränkten Möglichkeiten zur Ausübung 
von Kirchenleitung in der Rheinprovinz im bekenntniskirchlichen 
Sinne) die Kirchengemeinden aufgerufen,  

 
„1. diesem falschen Regiment zu widerstehen und 2. zur Erhaltung 
rechter Evangeliumsverkündigung und Sakramentsverwaltung in 
der Kirche Ordnung und Leitung der Kirche in gemeinsamer 
brüderlicher Verantwortung wahrzunehmen.“82 
 

Dies wurde dann aber ausgesprochen pragmatisch durchbuchstabiert 
hinsichtlich einer Vielzahl von möglichen kirchenpolitischen Konflik-
ten auf Ortsebene – bei denen die bekenntnisgebundenen Gemeinde-
leitungen sich mit Gewaltmaßnahmen der kirchlichen Verwaltungsbe-
hörden nicht abfinden dürften, sondern sich diesen „entgegenzuset-
zen“ hätten – andernfalls würden sie gegen ihr Gelübde verstoßen83.  

Nach vier Jahren des fortgesetzten kirchenpolitischen Konflikts 
ohne jegliche konkrete Aussicht, durch breite Mobilisierung der 
Gemeindeglieder am gegenwärtigen Zustand nennenswert etwas 
verändern zu können, konzentrierte man sich 1938 darauf, möglichst 
den Status quo der bekenntniskirchlichen Handlungsfreiheit in 
einzelnen Kirchengemeinden zu wahren – auch wenn man die 
generelle Zielsetzung einer bekenntniskirchlich bestimmten Kirchen-
leitung nicht aufgab84. 

Im Rahmen der auf Ebene der von der altpreußischen 
Bekenntnissynode geleisteten Arbeit an der schließlich Ende 

                                                        
80  Ebd., 433f. 
81  Ebd., 435f. 
82  Ebd., 436. 
83  Ebd., 437. 
84  S. dazu ebd., 438. 



Jürgen Kampmann  
 

36 

November 1944 fertiggestellten „Denkschrift von rechter Kirchen-
ordnung“ waren dann für die Bekenntnissynode der Rheinprovinz die 
Pfarrer Joachim Beckmann85 und Heinrich Held86 beteiligt87; für die 
Zukunft wurde damit ein bekenntniskirchliches presbyterial-synodales, 
auf neutestamentlichen wie auf Erwägungen zu den reformatorischen 
Bekenntnisschriften beruhendes neues Kirchenleitungskonzept er-
stellt, das dann unmittelbar nach Ende der NS-Herrschaft zur 
Umsetzung kam, unter anderem mit der Verselbständigung der 
bisherigen altpreußischen Provinzialkirchen zu eigenständigen 
Landeskirchen – so auch im Rheinland88. Obwohl das in der Denk-
schrift Dargelegte in der Sache ab April 1945 für die dann neu 
gebildeten Kirchenleitungen weithin handlungsleitend wurde, ist diese 
Denkschrift dennoch zu keinem erkennbaren Zeitpunkt zum Bestand-
teil eines (Gründungs-)Narrativs der BK geworden – auch in der 
Rheinprovinz nicht. 
 

4. Auf dem unebenen Weg zur Etablierung eines Gründungsnarrativs 
der Evangelischen Kirche im Rheinland 

Dass die BK in der Rheinprovinz angesichts der dort gegebenen kir-
chenpolitischen Orientierungen unter den Gemeindegliedern und in 
der Pfarrerschaft es nicht ohne Gefahr zu laufen, eine dezidierte Spal-
tung hervorzurufen, würde durchsetzen können, eine allein nach ihren 
Maximen gestaltete neue kirchliche Ordnung und entsprechend aus ei-
genen Reihen der BK gestellte neue kirchliche Leitung zu bilden, war 
den bekenntniskirchlich führend Beteiligten Anfang Mai 1945 bewusst, 
als entsprechende Verhandlungen in Düsseldorf aufgenommen 

                                                        
85  Zur Person s. Kuhn, Thomas K[onrad]: Art. Beckmann, Joachim. In: BBKL 

16 (1999), 92–97.  
86  Zur Person s. Bautz, Friedrich Wilhelm: Art. Held, Heinrich. In: BBKL 1 

(1990) 695–696. 
87  S. Stein, Albert (Hg.): Die Denkschrift des altpreußischen Bruderrates „Von 

rechter Kirchenordnung“. Ein Dokument zur Rechtsgeschichte des Kirchen-
kampfes. In: Zur Geschichte des Kirchenkampfes. Gesammelte Aufsätze II 
(AGK 26). Göttingen 1971, 164–196, dort: 166. 

88  S. dazu Kampmann, Jürgen: Von der altpreußischen Provinzial- zur westfäli-
schen Landeskirche (1945–1953). Die Verselbständigung und Neuordnung 
der Evangelischen Kirche von Westfalen (Beiträge zur Westfälischen Kir-
chengeschichte 14). Bielefeld 1998, 155–162. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 37 

wurden. Die von Heinrich Held am 5. Mai 1945 verfasste Denkschrift 
„Zur Lage der Rheinischen Kirche“ beschrieb und reflektierte daher 
nicht nur rückschauend das Ergehen der BK in der Rheinprovinz in 
den Jahren der NS-Herrschaft89, sondern setzte sich auch mit der quan-
titativ nennenswerten Gruppe der sogenannten „Neutralen“ auseinan-
der – und konstatierte, dass von diesen gerade jetzt kein „bekenntnis-
mäßiger Widerstand“ gegen die BK ausgehen werde, wo doch die alli-
ierte Besatzungsmacht zu erkennen gegeben habe, dass sie die BK 
stütze – und die große Mehrheit der ‚Neutralen‘ „immer behauptet hat, 
innerlich auf dem Boden der Bekennenden Kirche zu stehen“90. 

Auf der Basis dieser dann auch von den anderen an den 
Verhandlungen Beteiligten über eine Neubildung einer nicht mehr 
deutschchristlich bestimmten vorläufigen Kirchenleitung in der 
Rheinprovinz kam es dann dazu, dass diese eben nicht allein aus 
Mitgliedern der BK gebildet wurde, aber dennoch ein Leitungs-
anspruch und eine Leitungsausgestaltung im Sinne der BK für die 
Zukunft etabliert werden konnte; Held hatte in der Denkschrift 
geschickt formuliert:  

 
„Das Ergebnis dieser vorläufigen Entwicklung soll eine Rheinische 
Kirche sein, die sich bekenntnismäßig gereinigt und bekenntnis-
mäßig geordnet hat, die die Bekennende Kirche als Trägerin der 
neuen Entwicklung in sich aufgenommen hat, die ‚Deutschen 
Christen‘ und die nationalsozialistische Weltanschauung ausge-
schieden hat.“91 
 

Der auf die „Rheinische Kirche“ bezogene Relativsatz „die die Beken-
nende Kirche als Trägerin der neuen Entwicklung in sich aufgenom-
men hat“ ließ sich doppelt deuten: dahin, dass die Rheinische Kirche 
die BK (im Sinne von: wen, Akkusativ) in sich aufgenommen habe, 
aber eben auch dahin, dass die Rheinische Kirche die BK (im Sinne 
von: wer, Nominativ) in sich aufgenommen habe! 

                                                        
89  S. Held, Heinrich: Zur Lage der Rheinischen Kirche. Eine Denkschrift. Essen, 

5. Mai 1945. In: Beckmann, Joachim: Das Wort Gottes bleibt in Ewigkeit. 
Erlebte Kirchengeschichte. Neukirchen-Vluyn 1986, 333–338. 

90  Ebd., 337. 
91  Ebd., 338. 



Jürgen Kampmann  
 

38 

Dennoch stimmte der rheinische Bruderrat bei einer Sitzung in Wup-
pertal offenkundig nicht gerade mit Begeisterung dem so eingeschlage-
nen Weg zu – es gab „Bedenken und Sorgen gegen eine restaurierende 
Tendenz der vorgesehenen Kirchenleitung“92. 

Die entsprechend zustande gekommene „Vereinbarung zur 
Wiederherstellung einer bekenntnisgebundenen Ordnung und Leitung 
der Evangelischen Kirche der Rheinprovinz“ vom 15. Mai 1945 wies 
den Zug eines Kompromisses auf und trug damit für die Formulierung 
eines rein bekenntniskirchlichen Gründungsnarrativs der rheinischen 
Landeskirche eigentlich erst einmal wenig Zugkräftiges an sich – wie 
dann auch die Ende August 1945 in Treysa geschlossene Vereinbarung 
über die endgültige Verselbständigung der bisherigen altpreußischen 
Provinzialkirchen zu eigenständigen Landeskirchen entsprechend der 
„Denkschrift von rechter Kirchenordnung“.  

Angesichts der zu diesem Zeitpunkt aber noch fehlenden zeitnahen 
kirchlichen Publikationsmöglichkeiten zu den getroffenen Weichen-
stellungen kam dazu auch nicht unversehens eine öffentliche oder 
kirchenöffentliche Debatte und damit diskursive Formung einer 
Deutung in Gang. Dieses Vakuum dürfte ein wesentliches Moment 
sein, das es ermöglicht hat, dass sich dennoch sehr bald ein unmittelbar 
mit der BK allein verknüpftes Gründungsnarrativ der Rheinischen 
Kirche etablierte. Eine erste Spur dazu findet sich in dem am 1. Juni 
1945 formulierten Aufruf der rheinischen Kirchenleitung an die 
Gemeinden, in dem zunächst breit die gravierenden Fehlentwick-
lungen in der zurückliegenden NS-Zeit benannt und das Ergehen der 
Kirche insgesamt und das vieler Bekenner der alleinigen Herrschaft 
Gottes in der Kirche als Leidensweg charakterisiert wurde:  

 
„Der Herr gab seiner Kirche Geduld und Gewißheit im Leiden, 
rechnete ihr die Sünde der vielen Schwachheit und des vielen 
Schweigens nicht zu und handelte an ihr nach der Verheißung ‚Das 

                                                        
92  Evangelisches Konsistorium der Rheinprovinz. Niederschrift über die fünfte 

Besprechung im Dienstgebäude des Konsistoriums am Dienstag, dem 15. Mai 
1945, vormittags 10 Uhr. Düsseldorf, 16.5.1945. In: Beckmann, Wort (wie 
Anm. 89), 340–342, hier: 341.  



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 39 

zerstoßene Rohr wird er nicht zerbrechen und den glimmenden 
Docht wird er nicht auslöschen.‘“93 
 

Man reibt sich die Augen – aber im Rheinland deklarierte man sich 
selbst als Kirche – bekennende Kirche – bereits am 1. Juni 1945 als 
von Gott exkulpiert! Und zugleich sah man sich nun von Gott zu ei-
nem Wächteramt berufen, „mit allem Ernst darüber zu wachen, daß 
die Folgen der deutschchristlichen Wirksamkeit und der nationalsozia-
listischen Kirchenpolitik ebenso beseitigt werden wie die Ursachen, aus 
denen die zersetzende Macht in der Kirche erwachsen ist.“94 Die neu 
gebildete Kirchenleitung wisse sich gebunden „an die Heilige Schrift 
Alten und Neuen Testamentes und an die Bekenntnisse der Väter“95 – 
und rekurrierte damit auf die der Rheinisch-Westfälischen Kirchenord-
nung vorangestellten Bekenntnisparagraphen; sie fügte dann aber 
hinzu:  

 
„Sie [die Kirchenleitung] erkennt an, daß diese Bekenntnisgrundlage 
gegenüber den in die Kirche eingedrungenen Irrlehren aufs neue als 
bindend bekannt worden ist in der Theologischen Erklärung von 
Barmen.“96 
 

Damit begegnet nun eine unmittelbare Bezugnahme auf das für das 
Selbstverständnis der BK zentrale theologische Dokument – interpre-
tiert als ‚Refresh‘ der altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnis-
bindung.  

Aus den weiteren Beratungen der Rheinischen Provinzialsynode 
1946 und dann der Landessynode lässt sich ein spezifisches Grün-
dungsnarrativ „Bekennende Kirche“ für die rheinische Landeskirche 
nicht erweisen, auch nicht im Zuge der an der neu zu erstellenden 
Kirchenordnung geleisteten Arbeit. 

Das heißt aber nicht, dass es nicht doch zur allmählichen 
Ausformung eines solchen Narrativs gekommen ist – wenn auch nicht 

                                                        
93  S. Ansprache der Leitung der Evangelischen Kirche der Rheinprovinz an die 

Gemeinden. Düsseldorf am 1.6.1945. In: Beckmann, Wort (wie Anm. 89), 346–
348, hier: 347. 

94  Ebd. 
95  Ebd. 
96  Ebd. 



Jürgen Kampmann  
 

40 

vordringlich auf dem Wege kirchlicher Gesetzgebung oder der Aus-
übung von kirchlicher Leitung, sondern durch die zeitnah nach Ende 
der NS-Zeit einsetzende und in dieser Diktion dann immer weiter 
fortschreitende kirchliche Zeitgeschichtsschreibung! 

Spuren davon finden sich bis in die Gegenwart – denn ruft man die 
von der Evangelischen Kirche im Rheinland auf ihrer Homepage 
dargebotene „kleine Geschichte der Evangelischen Kirche im 
Rheinland“ auf, die „[v]om Wiener Kongress bis heute“ reiche, so 
finden sich in dem auf nur 30 Sätze komprimierten, dennoch zwei 
Jahrhunderte Geschichte umfassenden Text immerhin drei, die auf die 
BK und die Barmer Theologische Erklärung Bezug nehmen:  

 
„Im Kirchenkampf gegen den Nationalsozialismus konnten […] 
viele evangelische Gemeinden im Rheinland ihre Eigenständigkeit 
als Gemeinden der Bekennenden Kirche bewahren. Nicht zufällig 
war die evangelische Kirche in Barmen-Gemarke 1934 der 
Tagungsort der ersten allgemeinen deutschen Bekenntnissynode, 
auf der die richtungsweisende ‚Barmer Theologische Erklärung‘ 
beschlossen wurde. Bis heute sehen wir unseren Auftrag darin, die 
Botschaft von Gottes Gnade ‚allem Volk‘ weiterzusagen, wie es 
1934 in der Barmer Erklärung formuliert wurde.“97 
 

Ein „Gründungsnarrativ“ für die rheinische Landeskirche wird man 
aus diesen Zeilen nicht auf Anhieb herauslesen, aber dennoch begegnet 
hier als ‚Einstieg‘ der in der historischen Forschung längst in der Sache 
widerlegte Versuch, das Kirchenkampfgeschehen und die BK pauschal 
in das angenehme, Anerkennung erheischende Licht eines ‚Kampfes 
gegen den Nationalsozialismus‘ zu rücken. Damit ist aber genau solch 
ein Narrativ – oder ist es nicht gar ein Mythos? – verwendet, dem in 
der seitens der BK gleich nach Ende des Nationalsozialismus unter-
nommenen kirchlichen Zeitgeschichtsschreibung eine erhebliche Be-
deutung zukommt, ein Narrativ, das ohne Zweifel als ‚Entlastungsstra-
tegie‘ fungierte, um für die allgemein von den Alliierten in Gang ge-
setzten Entnazifizierungsverfahren eine Ausnahmeregelung für die 

                                                        
97  Vom Wiener Kongress bis heute – kleine Geschichte der Evangelischen Kirche im Rhein-

land (https://www2.ekir.de/themen/ueber-uns/geschichte-der-evangeli-
schen-kirche-im-rheinland/ [zuletzt abgerufen am 24.5.2024]). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 41 

kirchlich Bediensteten, insbesondere für die Pfarrerschaft zu erreichen 
und für diese dann die Entnazifizierung in eigenen kirchlich gebildeten 
Spruchkammern durchführen zu können – nach bekenntniskirchlich 
genehmen Kriterien98. 

In diesem Zusammenhang ist insbesondere auf den Bielefelder 
Pfarrer Wilhelm Niemöller99, Martin Niemöllers100 Bruder, zu verwei-
sen, Träger des goldenen Parteiabzeichens der NSDAP und deren Mit-
glied bis 1945, zugleich aber auch engagiertes Mitglied der dahlemiti-
schen BK, der bereits ab 1946 immer wieder neue, weit verbreitete 
Darstellungen zu den Geschehnissen des Kirchenkampfes und zu des-
sen BK-Protagonisten veröffentlichte. Wer aber zur BK gehört hatte, 
galt auch bei NSDAP-Parteizugehörigkeit (von der weithin und lange 
deklarierten bloßen Befürwortung der NS-Regierung ganz abgesehen) 
als entlastet; Wilhelm Niemöller wusste das (zugleich sich selbst entlas-
tend!) 1946 geschickt in den Satz zu verpacken: „Sie [die Bekennende 
Kirche] legte keinen Wert darauf, daß Leute, die früher der Partei bei-
getreten waren, als man die Entwicklung nicht ahnte, aus der Partei 
austraten.“101 

Das Ergehen der BK zeichnete Wilhelm Niemöller in einen großen 
Spannungsbogen ein – auf der einen Seite geprägt von der Orientie-
rung besonders an der ersten These der Barmer Theologischen Erklä-
rung, auf der anderen Seite geschildert als eine fortgesetzte Geschichte 
von erlittenen Repressalien, Leiden und Martyrium:  

 
„Dieses Bekenntnis [die Barmer Theologische Erklärung, J. K.] 
wurde immer mehr zum Kennzeichen der Bekennenden Kirche. An 

                                                        
98  S. dazu Vollnhals, Kirche (wie Anm. 11), 69–92; vgl. Kampmann, Provinzialkir-

che (wie Anm. 88), 540–575; und Besier, Gerhard: „Selbstreinigung“ unter bri-
tischer Besatzungsherrschaft. Die Evangelisch-lutherische Landeskirche Han-
novers und ihr Landesbischof Marahrens 1945–1947 (Studien zur Kirchenge-
schichte Niedersachsens 27). Göttingen 1986, 66–99. 

99  Zur Person s. Kampmann, Jürgen: Bekenntnispfarrer, Archivar und Ge-
schichtsschreiber. Wilhelm Niemöller zwischen Weltwirtschaftskrise und 
Wirtschaftswunder. In: Haas, Reimund (Hg.): Fiat voluntas tua. Theologe und 
Historiker – Priester und Professor. Festschrift zum 65. Geburtstag von Harm 
Klueting am 23. März 2014. Münster 2014, 467–485. 

100 Zur Person s. Nicolaisen, Carsten: Art. Niemöller, Martin. In: BBKL 6 (1993), 
735–748. 

101 Niemöller, W., Kirchenkampf 1946 (wie Anm. 38), 12. 



Jürgen Kampmann  
 

42 

ihm erkannten sich die Brüder, an ihm stießen sich die Feinde. […] 
Kurzum, die Bekennende Kirche hatte ihr Panier und Feld-
zeichen!“102 
 

Und mit Blick auf die BK in der Rheinprovinz fehlte dann in Nie-
möllers Spannungsbogen auch nicht eine Schilderung des Martyriums 
von Paul Schneider – verknüpft mit einem Lobpreis der BK aus dessen 
Feder, entnommen aus einem Brief aus dessen Gefangenschaft: „‚Die 
Bekennende Kirche, die es wahrhaft ist, ist der Baum mit den Knospen; 
die heimlichen Gemeinden in den Gemeinden sind die Knospen der 
Kirche.‘“103 

 
Zum Schluss ließ Niemöller eine Siegerperspektive aufstrahlen: 

 
„Jetzt, nach 12 Jahren, könnten wir getrost vor der Welt bezeugen, 
daß viele evangelische Christen […] Festigkeit bewiesen haben. Wir 
könnten auch bezeugen, daß der Kampf für Bekenntnis und 
Evangelium nicht vergeblich gewesen ist. Aber wir wollen lieber 
nach vorn sehen und von neuem die Hand an den Pflug legen.“104  
 

Die BK wurde dargestellt als verheißungsvolle Knospe zu einer tatkräf-
tig anzusteuernden neuen Kirche! 

Dieses Interpretationsparadigma findet sich dann auch bald in 
rheinischen Publikationen. So erinnerte Joachim Beckmann – 
inzwischen Mitglied der Kirchenleitung der rheinischen Kirche – in 
dem 1947 erschienenen, von Harmannus Obendiek publizierten 
Gedenkbuch an den im Mai 1945 verstorbenen Wuppertaler Pfarrer 
Paul Humburg in dessen Funktion als Präses der Rheinischen 
Bekenntnissynode105. Dabei sind in unserem Fragezusammenhang nun 
nicht die zahlreichen Details und die außerordentlich hohe 
Wertschätzung für die Arbeit Humburgs als solche in Beckmanns 

                                                        
102  Ebd., 6. 
103  Ebd., 9. 
104  Ebd., [16]. 
105  S. Beckmann, Joachim: D. Paul Humburg als Präses der Evangelischen Be-

kenntnis-Synode im Rheinland. In: Obendiek, Harmannus: Paul Humburg. 
Der Zeuge. Die Botschaft. Ein Wort des Gedenkens. Die Botschaft, darge-
boten aus seinen Schriften. Wuppertal 1947, 63–71. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 43 

Darstellung von besonderem Interesse, sondern dass er Humburgs 
Wirken für die BK als eine bleibende geistliche Wegweisung für die 
rheinische Kirche charakterisierte – beginnend übrigens mit dessen 
Rede auf dem „Gemeindetag unter dem Wort“ in Dortmund am 18. 
März 1934106! Dabei gelangte er dann in der Schlusskadenz auch zu 
dem Schlagwort von der „Kirche unter dem Kreuz“ und zog damit 
eine historische Linie vom 16./17. Jahrhundert über die BK bis in die 
Gegenwart aus. Er schrieb damit das Narrativ fort, das schon in den 
ersten Jahren des Kirchenkampfes entwickelt worden war:  

 
„[Humburg, J. K.] war uns Führer und Vorbild, Vater und Bruder, 
ein ‚Vorsteher der Gemeinde Gottes‘, ‚der Älteste‘ unter den 
Brüdern und Mitältesten, ein ‚Präses‘ der Synode im Geist der Väter 
der Kirche unter dem Kreuz im Rheinland. Die Mitglieder der 
Rheinischen Bekenntnissynode, Pastore[n] und Älteste, die wir mit 
ihm gearbeitet, unter [!] ihm gekämpft und in seiner Gemeinschaft 
gelebt haben, werden von den Früchten dieser Verbundenheit im 
Geiste zehren, solange wir selbst im Dienste stehen.“107  
 

In gleicher Diktion betonte auch Obendiek im Vorwort dieses Ge-
denkbüchleins:  

 
„Das Leben und der Dienst Paul Humburgs sind in mehr als einer 
Hinsicht für die Kirche von programmatischer Bedeutung. Sein 
Leben, bis in das Sterben hinein vom Dienst bestimmt, ist ein 
beispielhaftes Leben, durch das uns im Blick auf manche Ent-
scheidung der rechte Weg gewiesen wird.“108  
 

Es war ebenfalls Joachim Beckmann, der 1947 dafür sorgte, den Text 
und ein angemessenes Verständnis der Barmer Theologischen 
Erklärung breit auf Gemeindeebene bekannt zu machen – in Form 
einer als Heft veröffentlichten „Auslegung für die Gemeinde“, die 

                                                        
106  Ebd., 64. 
107  Ebd., 71. 
108  Obendiek, Harmannus: Vorwort. In: Ders., Humburg. (wie Anm. 105), 6–8, 

hier: 6. 



Jürgen Kampmann  
 

44 

sogar noch 1984 einen unveränderten Nachdruck erlebte109. Beckmann 
betonte die bleibende Relevanz der Theologischen Erklärung – ein 
jeder, der beanspruche, Glied der Evangelischen Kirche zu sein, sei 
„durch dieses Zeugnis“ gefragt, „ob er sich auf derselben Glaubens-
grundlage befindet und dadurch ein rechtmäßiges Glied der Kirche 
ist“110 –, und brachte das abschließend auf die Formel: „Wo diese 
Wahrheiten nicht anerkannt und diese Irrtümer [die in der Barmer 
Theologischen Erklärung benannt werden, J. K.] nicht verworfen 
werden, ist darum auch nicht die Evangelische Kirche.“111  

Beckmann zog diese Linie in aeternum aus und begründete damit 
die Relevanz für das gegenwärtige Handeln der Kirche: 

 
„So gewiß Gottes Wort in Ewigkeit bleibt, so gewiß ist auch die 
Bezeugung der Wahrheit des Evangeliums nicht zeitgebunden. […] 
Es gilt, bei unseren kirchlichen Entscheidungen, bei der Lösung der 
uns aufgetragenen Aufgaben kirchlicher Neuordnung der Wahr-
heiten dieser Erklärung eingedenk zu sein.“112  
 

Eine dauernd bleibende Verbindlichkeit der Barmer Theologischen Er-
klärung für Leben und Arbeit in der rheinischen Kirche war damit aus 
Ebene der Kirchenleitung deklariert.  

Mit einiger Wahrscheinlichkeit dürfte mindestens eine ebenso große 
Breitenwirksamkeit und Prägekraft für das kirchliche Selbstverständnis 
im Rheinland dann eine Veröffentlichung des seinerzeit an der Kirch-
lichen Hochschule in Wuppertal als nebenamtlicher Dozent für 
Kirchengeschichte wirkenden, 1946 zum Superintendenten des Kir-
chenkreises Elberfeld gewählten, aber schon 1949 verstorbenen 
Hermann Klugkist Hesse113 erzielt haben – an ihn wurde ja 2019 auch 

                                                        
109  S. Beckmann, Joachim: Die Theologische Erklärung von Barmen. Eine Ausle-

gung für die Gemeinde (Wegweisung für die Gemeinde). Gladbeck 1947. 
Unveränd. Nachdruck Düsseldorf 1984. 

110  Ebd., 3. 
111  Ebd., 22. 
112  Ebd. 
113  Zu Person und Wirken s. u. a. Eberlein, Hermann-Peter: Hermann Albert 

Hesse. In: Schneider, Thomas Martin / Conrad, Joachim / Flesch, Stefan 
(Hg.): Zwischen Bekenntnis und Ideologie. 100 Lebensbilder des rheinischen 
Protestantismus im 20. Jahrhundert. Leipzig 2018, [62]–65. – Zu den erheb-



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 45 

mit einer eigenen Buchausstellung erinnert114. Er brachte in seiner 
letzten Lebenszeit eine nur 32 Druckseiten im kleinen Format von 12,5 
cm x 18 cm umfassende Schrift „Die Geschichte der christlichen 
Kirche am Rhein“ heraus, die offenbar von vornherein auf weite 
Verbreitung hin konzipiert war, indem sie auch zum verbilligten 
Staffelpreis bei Abnahme von gleich 100 Exemplaren zu erwerben 
war115. Auf jeden Fall sollte sie auch zielgerichtet im Kirchlichen 
Unterricht eingesetzt werden, denn auf Wunsch „der rheinischen 
Brüder“ wurde sie 1948 der zweiten Auflage des an sich von der 
Lippischen Landeskirche herausgegebenen Heidelberger Katechismus 
beigegeben116 – als damit zusammengebundener, aber mit eigener 
Paginierung versehener Anhang zu dessen „Sonderausgabe mit 

                                                        
lichen innerkirchlichen Konflikten im Kirchenkreis Elberfeld nach Ende der 
NS-Herrschaft s. Abrath, Gottfried: „Die Vergangenheit ward durchgestri-
chen“ – Der Kirchenkreis Elberfeld 1945–1947. In: Monatshefte für evange-
lische Kirchengeschichte des Rheinlandes 41 (1992), 293–313. Die dezidiert 
bekenntniskirchlich legitimierende Diktion und Interpretation, die Hesse in 
seiner Schrift vorlegt, dürfte auch vor dem Hintergrund der damaligen Que-
relen in seinem Aufsichtsbereich als Superintendent zu lesen sein; Abrath 
fasst das in die Worte: „Größere Teile der Gemeinde zeigten wenig Interesse 
an einer kirchlich-theologischen oder gar gesellschaftlich-politischen Neuori-
entierung innerhalb der bestehenden Gemeinden. Sie befürworteten viel-
mehr einen Wiederaufbau im wörtlichen Sinn, d[as] h[eißt] die Fortführung 
traditionell-kirchlicher Strukturen ohne eine Einbeziehung des Geschehe-
nen.“ 

114  S. dazu Eberlein, Hermann Peter: Kirchengeschichte als gemeindliche Hei-
matkunde – Zu einer Ausstellung über Hermann Klugkist Hesse an der 
Kirchlichen Hochschule Wuppertal. In: Jahrbuch für Evangelische Kirchen-
geschichte des Rheinlands 69 (2020), 171–174, dort: 172. 

115  Klugkist-Hesse, H[ermann]: Die Geschichte der christlichen Kirche am Rhein. 
Essen 1948, 2. 

116  So Neuser, Wilhelm: Nachwort. In: Der Heidelberger Katechismus nebst ei-
ner Kurzen Bibelstunde für den kirchlichen Unterricht. Sonderausgabe mit 
Anhang für die rheinischen Gemeinden. Hg. v. der Lippischen Landeskirche. 
Essen 21948, 220f., hier: 220; s. Klugkist-Hesse, H[ermann]: Die Geschichte 
der christlichen Kirche am Rhein. In: Der Heidelberger Katechismus nebst 
einer Kurzen Bibelstunde für den kirchlichen Unterricht. Sonderausgabe mit 
Anhang für die rheinischen Gemeinden. Hg. v. der Lippischen Landeskirche. 
Essen 21948, [3*]–32*. 



Jürgen Kampmann  
 

46 

Anhang für die rheinischen Gemeinden“117. Hesses Darstellung fand 
dann auch über seinen Tod hinaus weiter Verbreitung – um eine Reihe 
von Quellenstücken deutlich ergänzt erschien sie 1955 noch einmal, 
nun in optisch deutlich ansprechenderer Umschlaggestaltung118.  

Hermann Klugkist Hesse ist immer wieder ein emotional packender 
Schreibstil attestiert worden, und ein solcher begegnet zweifelsohne 
auch im letzten Abschnitt seiner bis fast zur damaligen Gegenwart 
reichenden Darstellung der Kirchengeschichte am Rhein. Dabei stellte 
Hesse die NS-Zeit und das Wirken der BK durch die Wahl der 
Überschrift offenbar bewusst in einen Anklang an das historisch ja im 
16./17. Jahrhundert, nicht aber im 20. Jahrhundert verortete Diktum 
von der „Kirche unter dem Kreuz“: „Die Kirche im Westen ‚unter dem 
Kreuz‘“119. Damit stützte Hesse einen Deutungsrahmen und ein 
Narrativ, das sich hernach offenkundig als ein Standard etablierte. 
Denn es begegnet Anfang der 1950er Jahre im Zusammenhang der 
Beratungen und der Verabschiedung der neuen Kirchenordnung 
wieder – insbesondere aus der Feder Joachim Beckmanns, aber ebenso 
auch in anderen Publikationen. 

Wie setzte Hesse die Akzente? Er skizzierte das Kirchenkampfge-
schehen so:  

 
„Unzählige auch am Rhein erlagen der Versuchung: die Deutschen 
Christen rissen bei den Kirchenwahlen (1933) die Gewalt an sich und 
suchten ihre vom nationalsozialistischen Geist bestimmten 
Gedanken in den Gemeinden zu verwirklichen und die Kirche dem 
neuen Staate bzw. dessen Führer hörig zu machen. Die kirchliche 
Behörde im Rheinland verschrieb sich dem Irrgeiste und begann 
allen Widerstand hart zu befehden, der von seiten [!] der Bekenner, 
die sich zur Bekenntniskirche zusammenschlossen, ihr entgegen-
gesetzt wurde. Die letzte kirchliche Ordnung gemäß dem Worte 
Gottes ward umgeworfen, Presbyterien für aufgelöst erklärt, 

                                                        
117  Der Heidelberger Katechismus nebst einer Kurzen Bibelstunde für den 

kirchlichen Unterricht. Sonderausgabe mit Anhang für die rheinischen Ge-
meinden. Hg. von der Lippischen Landeskirche. Essen 21948, Titelblatt [un-
paginiert]. 

118  S. Hesse, H[ermann] Klugkist: Die Geschichte der christlichen Kirche am 
Rhein (Zeugen und Zeugnisse 3). Neukirchen (Kreis Moers) 1955. 

119  Klugkist-Hesse, Geschichte (wie Anm. 115), 29*. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 47 

Pastoren abgesetzt. Es kam zu schweren Kämpfen auch im Westen, 
und die Not der glaubenstreuen Gemeinden stieg hoch an. | 
Gerade auch im Westen stellte sich der Irrlehre und ihren Vertretern 
eine immer stärker werdende Widerstandsfront entgegen. […] Wie 
ein Leuchtturm sein Licht in der nächtlichen Finsternis über 
wildbewegtes Meer hinaussendet, so hat die Bekenntnissynode von 
Barmen 1934 gewirkt, auf der sich Lutheraner, Reformierte, Unierte 
zu Einer Kirche zusammenschmieden ließen. Hier wurde, 
unverlierbar, ausgesprochen: ‚Jesus Christus, wie Er uns in der 
Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu 
hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu 
gehorchen haben. Wie Jesus Christus Gottes Zuspruch der 
Vergebung aller unserer Sünden ist, so und mit gleichem Ernst ist 
er auch Gottes kräftiger Anspruch auf unser ganzes Leben.‘ Männer 
voll Einsicht und Tatkraft wurden der Gemeinde geschenkt: der 
Präses Koch, der Präses Humburg, der tapfere Pastor Karl Immer, 
der Professor der Theologie in Bonn, Karl Barth, dessen 
Ausweisung aus Deutschland tiefsten und schmerzlichen Eindruck 
machte. Älteste und weitschauende Gemeindeglieder nahmen sich 
wacker vereinsamter, hirtenloser Scharen an […] So entstanden 
kleinere oder größere, von allen Bindungen freie Bekenntnis-
gemeinden […] | Eingriffe der staatlichen Behörden in die Predigt-
tätigkeit und daraufhin einsetzender Widerstand der Pastoren, der 
sich auf die Presbyterien und die Synoden stutzte [!], führte [!] zu 
zahlreichen Verhaftungen, Redeverboten und Ausweisungen. Um der 
ernsten Handlung der Kirchenzucht willen ward Pastor Paul 
Schneider in Dickenschied im Hunsrück aus seiner Gemeinde 
vertrieben; als er dahin zurückkehrte, um des Wortes Gottes willen, 
wurde er in Haft genommen und in das Lager Buchenwald 
gebracht. Hier hat man den treuen Diener Christi, der auch hier 
seinen Herrn zu bekennen nicht abließ, gemordet. Als der in die 
Hunsrücker Gemeinde übergeführte versiegelte Sarg aus der Kirche 
getragen wurde, dem Gottesacker zu, stimmte die große, aus der 
ganzen Provinz zusammengeströmte Bekenntnisgemeinde den 
Vers an: Gloria sei Dir gesungen …  Auch manche andere haben 
den schweren Weg zur irdischen Vernichtung antreten müssen und 
kehrten nicht wieder, und über den Männern, die die Bekennende 
Kirche leiteten oder ein in die Augen fallendes Amt innehatten, hing 



Jürgen Kampmann  
 

48 

durch Jahre hindurch das drohende Schwert. Zum zweiten Male gab 
es am Rhein eine ‚Kirche unter dem Kreuz‘. | Aber sie blieb in allen 
Stürmen der Verfolgung bewahrt und konnte bis zuletzt ihre 
Ordnungen aufrechterhalten.“120 
 

Von da aus bestimmte Hesse dann die Zukunftsaufgabe der Kirche:  
 
„Nach dem Zusammenbruch des Deutschen Reiches sich als 
Kirche unter dem Wort neu zu sammeln und zu festigen und vom 
Geiste Jesu Christi alles bestimmen zu lassen, bleibt ihr Anliegen. 
Sie will in einer verworrenen Welt am Abend der Zeiten Zeuge des 
unvergänglichen Evangeliums in der Öffentlichkeit sein, getrost in 
der Losung, die das Siegel der Bekennenden Kirche am Rheine trug: 
Teneo, quod teneor (Ich halte fest am Worte, weil ich dabei 
festgehalten werde).“121 
 

Die damit abgesteckte Linie der Interpretation „Kirche unter dem 
Kreuz“ – BK – Evangelische Kirche im Rheinland wurde in der Fol-
gezeit aufgegriffen und setzte sich auch durch, besonders in dem Be-
mühen, den unmittelbaren Konnex zwischen BK und neuer rheini-
scher Landeskirche zu erweisen – gerade auch in der Frage der Auf-
nahme und Umsetzung der in der BK der Rheinprovinz deklarierten 
und umgesetzten Grundsätze der kirchlichen Leitung nach dem Ende 
der NS-Herrschaft. Zu Hesses 1955 in ansprechenderer Aufmachung 
erneut herausgegebener kleiner Schrift findet sich jedenfalls in einer 
Rezension in der Theologischen Literaturzeitung 1959 ganz einfach der 
Satz: „Der nazistische Kirchensturm wurde abgewehrt durch die äu-
ßerst lebendige ‚Bekennende Kirche‘ (Barmer Bek[enntnis-]Synode, 
Präses Humburg), die bis heute ihre Wirkung tut.“122  

Joachim Beckmann stellte diese Zusammenhänge 1951 detailliert – 
und zugleich auch unverkennbar programmatisch – in einem Aufsatz 
„Der Kampf der Bekennenden Kirche im Rheinland um die Presbyte-
rial-Synodale Kirchenordnung“ in der deutschlandweit vertriebenen, in 

                                                        
120  Ebd., 30*–32*. 
121  Ebd., 32*. 
122  Josten, Hans: Rez. Hesse, Klugkist H.: Die Geschichte der christlichen Kirche 

am Rhein. Neukirchen Kr. Moers: Verlag der Buchhandl. d. Erziehungsver-
eins [1955], 88 S. 8°, Kart. DM 2.–. In: ThLZ 84 (1959), 436. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 49 

diesem Jahr erstmals herausgegebenen Zeitschrift für Evangelisches 
Kirchenrecht dar123; gleich im ersten Satz wird hervorgehoben:  

 
„In keiner Kirche wurde im Kirchenkampf die Auseinandersetzung 
über die Ordnung der Kirche mit solcher Grundsätzlichkeit und 
Leidenschaft geführt wie in der rheinischen und westfälischen.“124  
 

Und natürlich setzte Beckmann bei den am Niederrhein einst beste-
henden „freien evangelischen Kirchen“ mit presbyterial-synodal wahr-
genommener Leitung ein125, beschrieb die in der NS-Zeit ausgetrage-
nen Konflikte und die „Sammlung und Ordnung der Bekennenden 
Kirche im Rheinland“ mit deren Zielsetzung einer „Erneuerung unse-
rer rheinischen Kirche als einer ‚Bekenntnis- und Gemeindekirche‘, die 
nicht weicht vom Bekenntnis der Väter zu Jesus Christus“126. Er be-
nannte die von Heinrich Held verfasste Denkschrift zur Lage und Auf-
gabe der rheinischen Kirche vom 5. Mai 1945127 als bekenntniskirchli-
che Basis für die Bildung der neuen Kirchenleitung, interpretierte aber 
die Düsseldorfer Vereinbarung vom 15. Mai 1945 nun schon als „be-
wußte Anknüpfung an den Weg der BK“128 – den historisch anders 
gewesenen Sachverhalt ausblendend129. Die Linie von der BK hin zur 

                                                        
123  S. Beckmann, Joachim: Der Kampf der bekennenden Kirche im Rheinland um 

die Presbyterial-Synodale Kirchenordnung. In: ZEvKR 1 (1951), 135–162, 
261–279. 

124  Ebd., 135. 
125  Ebd., 136. 
126  Ebd., 144. 
127  Beckmann fügte die Denkschrift Helds seinem Aufsatz als Quellenanhang 

bei; s. ebd., 272–279. Vgl. auch den Abdruck der Denkschrift bei Schlingensie-
pen, Johannes: Der 15. Mai 1945 und seine Hintergründe. In: Immer, Karl 
(Hg.): Kirche in diesen Jahren. Ein Bericht. Joachim Beckmann zum 70. Ge-
burtstag. Hg. im Auftrage der Leitung der Evangelischen Kirche im Rhein-
land. Neukirchen-Vluyn 1971, 167–184, dort: 174–180. 

128  Beckmann, Kampf (wie Anm. 123), 261. 
129  Heinrich Held hatte am 14.5.1945 noch gegenüber Paul Humburg ausdrück-

lich darauf hingewiesen, dass die Bildung der neuen rheinischen Kirchenlei-
tung nicht ausschließlich aus BK-Leuten sehr bewusst in dieser Weise unter-
nommen worden sei: „Im Bewusstsein unseres eigenen Versagens möchten 
wir der Gefahr entgehen, Bekenntnisdiktatore zu werden“; zitiert bei Schlin-
gensiepen, Mai (wie Anm. 127), 181.  



Jürgen Kampmann  
 

50 

Rheinischen Kirche wurde so um eine störende ,Unebenheit‘ ‚begra-
digt‘. Erläutert wurde sodann, dass wesentliche Elemente der neuen 
rheinischen Kirchlichen Wahlordnung ebenfalls nach den Grundzügen 
eines vom Anhauser Pfarrer Johannes Graeber130 für die Rheinische 
BK gefertigten Entwurfes131 verfasst worden seien132; zufrieden for-
mulierte Beckmann am Schluss seiner Darstellung: 

 
„Das strenge Synodalsystem der alten evangelischen Kirchen am 
Niederrhein ist nach langer Unterbrechung und viel Kampf und 
Verwirrung wiederhergestellt. […] Was die BK im Rheinland 1934 
proklamierte und in ihrer Bekenntnissynode 10 Jahre praktizierte, 
ist nunmehr zur Konstitution der rheinischen Kirche geworden. 
Das ‚Erbe der Väter‘ ist wieder lebendige gegenwärtige Wirklichkeit 
geworden.“133 
 

Als 1952 die neue Kirchenordnung von der Rheinischen Landessynode 
angenommen worden war, teilte Beckmann dies der Öffentlichkeit mit 
der einleitenden Bemerkung mit: 

 
„Als am 2. Mai beim Abschluß der Landessynode die Kirchen-
ordnung der Evangelischen Kirche im Rheinland in zweiter Lesung 

                                                        
130  Zu Graebers Wirken s. Deeters, Hermann: Widersprechen und Widerstehen. 

Johannes Graeber, Wolfgang Knuth und die evangelischen Gemeinden im 
Kirchenkreis Wied 1933 bis 1945 (Schriftenreihe des Vereins für Rheinische 
Kirchengeschichte 168). Bonn 2005, 3–35. 

131  S. Graeber, Hans: Entwurf einer Wahlordnung für die Neubildung der Pres-
byterien (und Synoden) im Gebiet der Kirchenordnung für Rheinland und 
Westfalen, vorgelegt. Essen 1936. Graeber hatte betont: „In einer neuen 
Wahlordnung und ihrer Durchführung entscheidet sich schließlich einmal 
der Kirchenkampf. Denn durch sie wird entschieden, wer die Kirchengewalt 
erhält. Auch wenn die Leitung der bekennenden Kirche vom Staat als Kir-
chenregiment anerkannt und legalisiert würde […], müßte sie, wenn sie dem 
evangelischen Grundsatz treu bleiben wollte, daß die Gemeinde sich ihre Lei-
tung selbst beruft, durch eine Wahlordnung und Wahl die Kirchengewalt an 
die Gemeinden zurückgeben. Und dieser Vorgang der Rückgabe der Kir-
chengewalt an die Gemeinde und der Neuberufung der Kirchenleitung durch 
sie muß sich in der evangelischen Kirche fort und fort vollziehen.“ (ebd., 1).  

132  S. Beckmann, Kampf (wie Anm. 123), 266.  
133  Ebd., 271f. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 51 

einmütig beschlossen wurde, kam eine Arbeit zum Ziel, die seit den 
stürmischen Tagen der Jahre 1933/34 aufgenommen war.“134 
 

Bei einer entsprechenden Deutung verblieb Beckmann auch später, ja 
er generalisierte sie dann auch über das Rheinland hinaus, wenn er 1952 
eine kurze Darstellung des Verlaufs des Kirchenkampfes in Deutsch-
land insgesamt mit der Bemerkung abschloss: 
 

„Dennoch war der Kirchenkampf nicht vergeblich gekämpft 
worden. Die Erfahrungen und Leiden, das Bekennen und Versagen 
dieser Zeit waren Frucht und Vermächtnis für den Wiederaufbau 
der evangelischen Kirche, der im Jahre 1945 unmittelbar nach dem 
Ende der Kampfhandlungen in Deutschland unter Führung der 
Bekennenden Kirche in Angriff genommen wurde.“135 
 

Und als er am 2. Februar 1958 in der Düsseldorfer Matthäikirche in 
das Amt des Präses der Evangelischen Kirche im Rheinland eingeführt 
wurde, da legte Beckmann seiner Predigt nicht nur den gleichen Pre-
digttext (1 Kor 1,21-31) zugrunde, über den er 25 Jahre zuvor im Feb-
ruar 1933 bei seiner Einführung als Pfarrer der Düsseldorfer Luther-
kirche auch gepredigt hatte, sondern betonte, nun wie einst nicht „so 
etwas wie ein Programm der Kirchenleitung“ entwickeln zu wollen, 

                                                        
134  Beckmann, Joachim: Die Kirchenordnung der Evangelischen Kirche im 

Rheinland. Die zweite Lesung auf der rheinischen Landessynode. In: Kirche 
in der Zeit 7 (1952), H. 9/10, 109–111, hier: 109. 

135  Ders.: Der Kirchenkampf (Kirchengeschichtliche Quellenhefte 7). Gladbeck 
1952, 17. – Auch diese Perspektive verfestigte sich; als 1954 das zwanzigjäh-
rige Gedenken an die Barmer Theologische Erklärung anstand, ließ der in 
Düsseldorf als Landespressepfarrer wirkende Dr. Friedrich Linz seinen Leit-
artikel zum Thema in der Zeitschrift „Kirche in der Zeit“ in die Perspektive 
münden: „Aber von der ‚Barmer Erklärung‘ sind auch sichtbare Wirkungen 
ausgegangen. Die neue Ordnung der Evangelischen Kirche seit 1945 ist von 
ihr aus weitgehend bestimmt. So ist die ‚Barmer Erklärung‘ in die Grundord-
nung der EKD und einer größeren Anzahl von Landeskirchen als Bestandteil 
ihrer Bekenntnisgrundlage aufgenommen worden. Ja, die Bedeutung der 
‚Barmer Erklärung‘ wirkt noch heute tief hinein in den ökumenischen 
Raum.“ (Linz, Friedrich: Wie kam es zur „Barmer Synode“ und zur „Barmer 
Theologischen Erklärung“ von 1934? In: Kirche in der Zeit 9 [1954], H. 5, 
89–91, hier: 91). 



Jürgen Kampmann  
 

52 

„sondern in der Auslegung eines biblischen Textes die Botschaft Got-
tes zu verkündigen und darin das evangelische Verständnis von Kir-
chenleitung zu bekräftigen, wie wir es aus der Schrift im Kirchenkampf 
neu gelernt haben.“136 

Die bewusste Anknüpfung an die „Bekennende Kirche“ stellte 
Peter Bockemühl137, ab 1929 Pfarrer in Wuppertal-Cronenberg, in der 
BK Mitglied des Rheinischen Bruderrates und des altpreußischen 
Bruderrates, ab 1949 Superintendent des Kirchenkreises Wuppertal-
Elberfeld, 1952 im Zusammenhang der Verabschiedung der neuen 
Kirchenordnung erstellten Schrift für die Hand der Gemeindeglieder 
unter dem Titel „Was jeder von der neuen Kirchenordnung wissen 
soll“138 ebenfalls in gerader Linie her: Im Abschnitt „Was wird nun 
anders?“ zitierte er aus Beschlüssen der Bad Oeynhauser Reichsbe-
kenntnissynode von 1936 und unterstrich den dementsprechenden 
geistlichen Charakter der neuen rheinischen Ordnung: „Was während 
des Kirchenkampfes ausgerufen wurde, soll hier verwirklicht sein: Die 
an Gottes Wort gebundene Kirche ist berufen, in Sachen ihrer Lehre und Ordnung 
allein zu urteilen und zu entscheiden.“139 Und es gelte, was im Kirchenkampf 
erkannt sei: 

 
„Wir wollen eine Ordnung der Kirche, die in allen ihren Organen und 
Funktionen dem Bekenntnis der Kirche entspricht. Das ist nun nach fast 
20 Jahren des Ringens erreicht: ‚Gebunden an Jesus Christus, den 
Herrn der Kirche, urteilt die Evangelische Kirche im Rheinland 
über die Lehre und gibt sich ihre Ordnungen.‘ (Artikel 1.) Eine freie 
Kirche gibt sich ihre Ordnung.“ 

                                                        
136  So Beckmann, Joachim: XXVIII. Predigt, gehalten am 2. Februar 1958 in der 

Matthäikirche in Düsseldorf aus Anlaß der Übernahme des Präsesamtes. In: 
Ders.: Dienst am Wort. Vierzig Predigten aus vierzig Jahren. Düsseldorf 1966, 
151–156, hier: 151. 

137  Zum Wirken Bockemühls in der NS-Zeit finden sich Hinweise bei Lekebusch, 
Sigrid: Die Reformierten im Kirchenkampf. Das Ringen des Reformierten 
Bundes, des Coetus reformierter Prediger und der reformierten Landeskirche 
Hannover um den reformierten Weg in der Reichskirche (Schriften des Ver-
eins für Rheinische Kirchengeschichte 113). Köln 1994, 428. 

138  Bockemühl, Peter: Was jeder von der neuen Kirchenordnung wissen soll. Eine 
kurze Einführung in die Kirchenordnung für die Evangelische Kirche im 
Rheinland. Düsseldorf o. J. [1952]. 

139  Ebd., 4. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 53 

 
Bockemühl setzte noch einmal nach, extra im Sperrdruck hervorgeho-
ben: „Eine an ihren Herrn gebundene Kirche gibt sich ihre Ordnung.“140 

Das konkretisierte er in Ausführungen zur Bekenntnisbindung und 
zum unterschiedlichen Bekenntnisstand der Kirchengemeinden141 

sowie der Notwendigkeit, die in den Bekenntnissen begründeten 
Lehrunterschiede zu tragen („da ist es uns verwehrt, gleichzu-
walzen“142), hob dann aber hervor, was die Evangelische Kirche im 
Rheinland sein wolle: „Sie will Kirche Jesu Christi sein. […] Sie will 
reformatorische Kirche sein.“143 Und schließlich, als Klimax der 
Aufzählung, nannte er: „Indem die Kirche ferner die Theologische 
Erklärung von Barmen aufnimmt, tut sie kund, daß sie heute und hier 
im Namen des Herrn Zeugnis ablegen möchte. Sie will bekennende 
Kirche sein.“144 

Angesichts dessen kann es dann auch nicht überraschen, dass 
Bockemühl schließlich noch einmal mit Bezug auf die Gesetzgebung 
der Landessynode im Fettdruck festhielt, dass auch diese sich „mit all 
ihren Gliedern unter Gottes Wort beugen will“145. 

Dass der Bekennende-Kirche-Konnex und der Barmen-Bezug für 
die Evangelische Kirche im Rheinland im Laufe der 1950er Jahre ganz 
erhebliches Gewicht gewonnen hatte, lässt sich daran ermessen, dass 
man bereits 1957 (und damit mit zwei Jahren Vorlauf!) in eine 
Vorbereitung für das im Jahr 1959 anstehende 25-Jahr-Gedenken an 
die Barmer Reichsbekenntnissynode eintrat. Im „Haus der 
Begegnung“ der Evangelischen Akademie Mülheim (Ruhr) wurde im 
Sommer 1957 dazu eine Tagung ausgerichtet; aufschlussreich ist, von 
welcher Voraussetzung der Arbeitsstab der Akademie dabei ausging: 
Zum einen von den inzwischen vorliegenden umfangreichen Ver-
öffentlichungen Wilhelm Niemöllers zur BK146, auf die explizit 

                                                        
140  Ebd. 
141  Ebd., 6. 
142  Ebd., 7. 
143  Ebd. 
144  Ebd. 
145  Ebd., 27. 
146  Genannt wurden: Niemöller, Wilhelm: Kampf und Zeugnis der Bekennenden 

Kirche. Bielefeld 1948, sowie ders.: Die evangelische Kirche im Dritten Reich. 
Handbuch des Kirchenkampfes. Bielefeld 1956. 



Jürgen Kampmann  
 

54 

verwiesen wurde (und damit eben auf den damaligen ‚Standard‘ der 
Deutung des Kirchenkampfes aus Sicht der kirchlichen – genauer 
müsste man sagen: bekenntniskirchlichen – Zeitgeschichtsschrei-
bung)147, zum anderen von einer inzwischen eingetretenen Ver-
änderung in der Rezeption der Wahrnehmung dessen, was mit den 
Stichworten „Barmen“ und „Bekennende Kirche“ verbunden werde – 
einerseits eine „Barmer Orthodoxie“, andererseits die doch „bei vielen 
Gesprächen über Not und Segen des Kirchenkampfes“ mit-
schwingende Frage:  

 
„Wird man die Thesen von Barmen je lesen können, ohne sich jener 
anderen Erklärung [der Stuttgarter Erklärung vom 18./19. Oktober 
1945, J. K.] zu erinnern, in der die Evangelische Kirche und in ihr 
gerade die Männer und Frauen von Barmen deutlich bekannten: 
Auch wir, gerade wir sind in den zwölf Jahren des Dritten Reichs 
nicht ohne große Schuld geblieben?“148 
 

Jedenfalls markiert das, dass nicht mehr ungebrochen die auch im 
Laufe der Akademietagung 1958 erneut formulierte Interpretation 
„Die Zeit des Kampfes war eine Gnadenzeit“ hingenommen wurde – 
dann wurde allerdings nicht historische Forschung dazu initiiert, son-
dern unversehens doch eine durchgängige, gerade nicht gebrochene Li-
nie eines theologischen Gegenwartsbezuges hergestellt: „Haben wir die 
Gnade angenommen, die der Evangelischen Kirche in den vergange-
nen fünfundzwanzig Jahren angeboten wurde?“149  

Pfarrer Karl Eduard Immer150, Sohn des 1944 verstorbenen 
Gemarker Pfarrers Karl Immanuel Immer, stellte bei der Akademie-

                                                        
147  S. dazu Krämer, Karl / Backhaus, Gunther: [Einleitung]. In: Frohe Befreiung – 

dankbarer Dienst. Die Theologische Erklärung der ersten Bekenntnissynode 
der Deutschen Evangelischen Kirche Barmen 1934. Hg. v. der Evangelischen 
Akademie Haus der Begegnung Mülheim-Ruhr (Kleiner Katechismus für 
große Leute 2). Düsseldorf 1958, 7–10, hier: 8. 

148  Ebd., 9. 
149  Ebd., 9f.; Zitat 10. 
150  Zur Person s. Wittmütz, Volkmar: Art. Karl Immer. In: Internetportal Rhei-

nische Geschichte (https://www.rheinische-geschichte.lvr.de/Persoenlich-
keiten/karl-immer/DE-2086/lido/57c927fb429701.37725836 [zuletzt abge-
rufen am 1.11.2024]). 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 55 

tagung mit Blick auf die Fragen der Ausübung von Kirchenleitung in 
der rheinischen Kirche allerdings erneut einen sehr einfachen Konnex 
zwischen der Situation vor 1945 und nach 1945 her, wenn er ohne jede 
Einschränkung formulierte: „Der Rat der Evangelischen Bekenntnis-
synode hat bis 1945 im Rheinland kirchenleitende Funktionen 
ausgeübt. Pastoren und Gemeinden stellten sich unter seine Wei-
sungen, bis nach 1945 ein neuer Anfang gemacht wurde.“151 Dieser 
habe seinen Ausdruck unter anderem in der neuen Kirchenordnung 
von 1952 gefunden, und die gebe eine Gewähr, dass nun eine von 
Schrift und Bekenntnis her gesehen rechte Leitung der Kirche ausgeübt 
werde152.  

Andere Beiträge der Tagung waren skeptischerer Natur. Der zu 
dieser Zeit als Bundestagsabgeordneter wirkende Gustav Heine-
mann153 betonte die in der Barmer Theologischen Erklärung explizit 
benannte Verantwortlichkeit „der Regierten“, also aller Gemeinde-
glieder, für die politische Entwicklung im Land und die dazu aktuell 
anstehenden Fragen154. Der Bonner Professor für Systematische 
Theologie Walter Kreck155 scheute sich nicht, daran zu erinnern, dass 
in der ersten Phase der NS-Diktatur breit auch in der evangelischen 
Kirche darin eine große Chance auf eine freundschaftliche Koexistenz 
mit riesigen volksmissionarischen Möglichkeiten gesehen worden war, 
und warf angesichts der kirchlichen Entwicklung in der Gegenwart die 
Frage auf, wer in Wahrheit die Kirche regiere:  

 
„Ist es Christus selbst durch sein Wort oder sind es unsere 
kirchlichen Programme und Organisationen, […] unsere konfessio-
nellen Zielsetzungen, unsere religiösen und kulturellen Wunsch-

                                                        
151  [Immer, Karl Eduard: Die vierte These.] In: Frohe Befreiung – dankbarer 

Dienst (wie Anm. 147), [58]–74, hier: 71. 
152  Ebd., 72. 
153  Zu dessen Werdegang und Wirken s. Bautz, Friedrich Wilhelm: Art. Heine-

mann, Gustav Walter, in: BBKL 2 (1990), 664–665; sowie Koch, Diether: Art. 
Heinemann, Gustav Walter. In: BBKL 17 (2000), 620–631. 

154  S. [Heinemann, Gustav: Die fünfte These.] In: Frohe Befreiung – dankbarer 
Dienst (wie Anm. 147), [76]–90, dort 87–90, bes. 90. 

155  Zur Person s. Schönberger, Dennis: Art. Kreck, Walter. In: BBKL 44 (2022), 
784–786. 



Jürgen Kampmann  
 

56 

bilder, unser Bemühen um Verbreiterung des Aktionsradius und 
Einflußnahme auf die Öffentlichkeit um jeden Preis“?156 
 

Kreck positionierte sich unzweideutig, in der Barmer Theologischen 
Erklärung ein kritisches Korrektiv zur Ausrichtung und Gestaltung des 
kirchlichen Lebens in der Gegenwart zu sehen – bis hin zu der Über-
legung: 

 
„Könnte nicht, so wie im ‚Dritten Reich‘, der Rückzug in den 
Winkel oft eine Flucht vor dem Kreuz war, heute das Gegenteil 
davon, der Sturz der [!] [in die, J. K.] Aktivität und Betriebsamkeit, 
auch eine Flucht sein vor der eigentlichen, uns gebotenen Aufgabe, 
vor dem Einen, was nottut, was die Kirche zur Kirche macht?“157  
 

Durchaus skeptische Anfragen waren dann beim 25-jährigen Barmen-
Gedenken in Wuppertal 1959 auch zu vernehmen. 

Aus der Rückschau ist allerdings zunächst frappierend, dass man 
sich in der einladenden reformierten Gemeinde Barmen-Gemarke 
dafür entschied, einen ‚Brückenschlag‘ aus der Gegenwart rückwärts 
zum 31. Mai 1934 in der Weise zu unternehmen, dass man wort-
identisch das Thema des seinerzeitigen abendlichen Rheinisch-
Westfälischen Gemeindetags „Unter dem Wort“ übernahm: „Die 
Kirche vor ihrem Richter“ – und in einer „Woche der Besinnung“ wie 
25 Jahre zuvor die Sendschreiben aus der Offenbarung des Johannes 
auslegte158. Zum Abschluss gab es auch wieder eine als „Gemeindetag 
unter dem Wort“ deklarierte Versammlung in zwei Wupperfelder 
Kirchen. Wie im Einzelnen argumentativ begründet der EKD-

                                                        
156  [Kreck, Walter: Die dritte These.] In: Frohe Befreiung – dankbarer Dienst (wie 

Anm. 147), [40]–56, hier: 47. 
157  Ebd., 56. – Im Zitat scheint ein Druckfehler unterlaufen zu sein; an der mar-

kierten Stelle müsste der bestimmte Artikel „der“ vor „Aktivität“ durch „in 
die“ ersetzt werden; andernfalls wäre die innere Logik der Argumentation 
Krecks gestört. 

158  S. Die Jubiläumsfeier der Barmer Bekenntnissynode. In: Evangelische Welt 13 
(1959), H. 12, 350f., dort: 350. – Vgl. Die Kirche vor ihrem Richter. 25 Jahre 
Barmer Theologische Erklärung. Wuppertal 1959, 5. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 57 

Ratsvorsitzende und Berliner Bischof Otto Dibelius159 dabei die 
Parallele zog, dass die „Erinnerung an Barmen“ „heute nicht so 
gefeiert“ werden würde, „wenn die Kirche sich nicht, jedenfalls im 
Osten [also in der DDR, J. K.], in der gleichen Situation befände wie 
1934“ und in dieser Situation die Barmer Erklärung „lebendige 
Gegenwart“ sei, lässt sich leider nicht ersehen160, weil Dibelius’ Rede 
nicht in den hernach zum Druck gebrachten, die übrigen Vorträge 
dokumentierenden Band mit aufgenommen wurde161. 

Joachim Beckmann stellte seinem, die sechs Thesen der Barmer 
Theologischen Erklärung jeweils kurz aufgreifenden Referat eine ganz 
lang ausgezogene historische Linie voran – einfach über das in der 
Erklärung dezidiert ausgesprochene Christusbekenntnis, dass Jesus 
Christus der Herr sei – neutestamentlich bezeugt im Philipperbrief, 
altkirchlich im Bekenntnis der einen heiligen christlichen Kirche:  

 
„Dies und nichts anderes hat die Bekennende Kirche in Barmen 
1934 bekannt, und sie hat damit wiederum das Urbekenntnis der 
Kirche Christi wiederholt, das Bekenntnis der Reformation, das 
Bekenntnis der alten Christenheit, das Bekenntnis, das da bleibt, 
weil es die eine Antwort auf das ewige Wort Gottes, unseres Herrn 
Jesus Christus selbst ist.“162  
 

Und er fügte hinzu: „Durch Barmen ist Entscheidendes geschehen. 
Ohne die Barmer Erklärung würde es wohl nicht die Evangelische Kir-
che in Deutschland, wie sie 1948 begründet worden ist, gegeben ha-
ben.“163  

Damit hob Beckmann, wie der weitere Kontext zeigt, auf die die 
innerprotestantischen konfessionellen Grenzen überwindende Wir-
kung der Barmer Theologischen Erklärung wie dann später der EKD 

                                                        
159  Zur Person s. Fritz, Hartmut: Otto Dibelius. Ein Kirchenmann in der Zeit 

zwischen Monarchie und Diktatur (AKIZ B 27). Göttingen 1998. 
160  Jubiläumsfeier Barmer Bekenntnissynode [1959] (wie Anm. 158), 350. 
161  S. Kirche vor Richter [1959] (wie Anm. 158), [112]; in der Einleitung ist nicht 

einmal erwähnt, dass Dibelius (zu dieser Zeit Ratsvorsitzender der EKD!) an 
dem „Gemeindetag unter dem Wort“ mitwirkte (s. ebd., 5). 

162  Beckmann, Joachim: Die Theologische Erklärung von Barmen 1934 und 
heute. In: Kirche vor Richter [1959] (wie Anm. 158), 101–106, hier: 102. 

163  Ebd., 103. 



Jürgen Kampmann  
 

58 

ab164. Eine spezifisch ‚rheinisch-historische‘ Bezugnahme von der 
„Kirche unter dem Kreuz“ über die BK hin zur Rheinischen Landes-
kirche und damit ein entsprechendes Gründungsnarrativ sucht man 
1959 bei Beckmann nun aber vergebens, und Entsprechendes findet 
sich auch in den Auslegungen zu den Sendschreiben, die in der „Woche 
der Besinnung“ vorgetragen wurden, nicht, auch wenn darin immer 
wieder (wenn meist auch nicht zentral, sondern nur am Rand) 
Rückbezüge auf das Ergehen der BK begegnen. Das Thema „Die 
Kirche vor ihrem Richter“ wurde jetzt vom Standpunkt der Gegenwart 
aus entfaltet. Heinz Stöver165, bis 1958 Superintendent in Wuppertal 
und Mitglied der rheinischen Kirchenleitung, sträubte sich in seinen 
Ausführungen auch explizit gegen jeden unangemessen verein-
fachenden Transfer der Situation der BK auf die Gegenwart des Jahres 
1959: 

 
„Gewiß brach manches Schwere über die Deutsche Evangelische 
Kirche herein nach den Tagen der Barmer Bekenntnissynode. 
Gewiß hat sie ihre Märtyrer gehabt: Paul Schneider166 und Dietrich 
Bonhoeffer167, Ludwig Steil168 und Georg Mauss169 und viele 
andere. Aber ich wage nicht, die harte Zeit unter den deutschen 
Tyrannen mit dem schwergewichtigen Wort Trübsal zu um-
schreiben. Es bestand doch immer eine Lebensmöglichkeit für die 
Gemeinde. Es konnte öffentlich gepredigt werden. Es kam bald das 
Ende der Bedrängnisse. Die neue Ordnung für die Kirche war dann 

                                                        
164  Ebd. 
165  Zum Wirken Stövers als Oberkirchenrat und Mitglied der rheinischen Kir-

chenleitung s. Kaminsky, Uwe: Kirche in der Öffentlichkeit – Die Transfor-
mation der Evangelischen Kirche im Rheinland (1948–1949) (Evangelische 
Kirchengeschichte im Rheinland 5). Bonn 2008, 82, Anm. 78 und 225. 

166  S. dazu Wesseling, Klaus-Gunther: Art. Scheider, Paul. In: BBKL 9 (1995), 
563–568. 

167  Zu Leben und Wirken s. die komprimierte Darstellung von Tietz, Christiane: 
Dietrich Bonhoeffer. Theologe im Widerstand (C. H. Beck Wissen 2775). 
München 32024. 

168  Zur Person s. [Steil, Gusti]: Ludwig Steil (1900–1945). Nach einem Lebens-
bild von Gusti Steil. Hg. und mit einer Einleitung versehen von Christopher 
Spehr. Neukirchen-Vluyn 2015. 

169  Druckfehler; korrekt: Maus. – Zur Person s. Rudolph, Frank: Art. Maus, 
Georg. In: BBKL 28 (2007), 1060–1066. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 59 

bald wieder hergestellt. Wir haben unsern Anteil gehabt am großen 
Wiederaufbau Westdeutschlands. Trübsal im Sinn des Neuen 
Testaments, Glaubensprüfung, Leidenszeit haben wir nicht ge-
habt.“170  
 

Damit formulierte Stöver einen deutlichen Korrekturbedarf am bisher 
wie selbstverständlich begegnenden, für das Entstehen und Ergehen 
der rheinischen Landeskirche etablierten Narrativ. Und er war sich of-
fenbar auch dessen bewusst, dass seine Perspektive nicht allgemein ge-
teilt werden würde, fügte er doch noch die Bemerkung hinzu:  

 
„Sollen wir uns nun die Trübsal herbeiwünschen in der Meinung, 
dann erst fänden wir Gottes Wohlgefallen? Sollen wir uns nach der 
Zeit der Not und des Kampfes zurücksehnen, weil da die Kirche in 
einem besseren inneren Zustand war? Manchmal gibt es auch diese 
Alte-Kämpfer-Romantik in unseren Reihen.“171  
 

Stöver kratzte auch heftig an der Patina der BK im Rheinland, wenn er 
dann an das Niederbrennen der Synagoge in Wuppertal am 9. Novem-
ber 1938 – vier Jahre nach der Barmer Reichsbekenntnissynode – erin-
nerte und spitz fragte: 

 
„Hat nicht in dem allen der Teufel sein Werk gehabt, trotz allen 
Singens und Bekennens der Christen, daß der Fürst dieser Welt 
gerichtet sei? […] Es ist Gottes Name unter uns gelästert worden, 
da wir zuließen, daß sein Volk – denn Israel ist immer noch Gottes 
Volk! – ausgerottet wurde in unserer Mitte, obwohl wir doch seine 
Bekenner sein wollten. Gewiß, die Christen haben sich an den 
Greueln nicht beteiligt. Manche tapfere Tat ist geschehen, manches 
Versteck ist gewährt, manche Rettung ist ermöglicht worden. Aber 
aufs ganze gesehen haben wir der teuflischen Lästerung und dem 
ungeheuren Leid nicht Einhalt geboten. Tun wir dafür heute, was 
wir zu tun schuldig sind? Tun wir etwas gegen die erbärmlichen 
Versuche[,] alles zu verschweigen und zu bagatellisieren? Erheben 

                                                        
170  Stöver, Heinz: Zweites Sendschreiben. Offenbarung 2,8-11. In: Kirche vor 

Richter [1959] (wie Anm. 158), 19–34, hier: 23f. 
171  Ebd., 25. 



Jürgen Kampmann  
 

60 

wir unsere Stimme gegen das abscheuliche Gegenargument, es seien 
gar nicht 6 Millionen Juden umgebracht worden, sondern nur zwei 
oder drei Millionen – nur! Hier ist eine offene Wunde an unserm 
Volkskörper, die einen die blühende Gesundheit des Ganzen mit 
tiefer Skepsis und Unruhe betrachten läßt. […] Hier ist auch die 
Ohnmacht und das Versagen der Kirche mit ihrer Botschaft an die 
draußen mit Händen zu greifen. Dies ist auch noch eine unerledigte 
Anfrage des Ersten und Letzten [also: Christi] an uns.“172  
 

In solcher Weise wurde sodann auch ein eschatologischer Gegenwarts-
bezug hergestellt – 1959 mit einer ganz anderen Zielrichtung als 1934, 
nicht verstanden als verheißungsvolle tröstliche Perspektive für eine 
bedrängte Minderheit, sondern als bedrängende Anfrage an kirchliche 
Selbstzufriedenheit und nach dem heute gebotenen Glaubensgehor-
sam173. 
 
5. Narrative zwischen Wirklichkeit und Mythos 

Dass bereits unmittelbar im Kontext der Barmer Bekenntnissynoden 
ein Narrativ entwickelt wurde zu deren historischer Verortung im Kon-
text der rheinischen – genauer: niederrheinischen Kirchengeschichte 
der Gemeinden bzw. „Kirchen unter dem Kreuz“, ist klar zu belegen, 
und dass diese Linie von 1945 an nach dem Ende der NS-Diktatur aus 
dem Kontext und Interesse der rheinischen BK nach schon ganz kur-
zer Zeit ausgezogen, ‚verlängert‘ worden ist hin zur rechtlichen Neu-
formierung der rheinischen Landeskirche in den Jahren 1945 bis 1952, 
ebenso. Das Narrativ scheint sich in dieser Zeit allgemein durchgesetzt 
zu haben – und noch über den bloß rheinischen Zusammenhang hin-
aus ausgedehnt worden zu sein in eine gesamtdeutsche Dimension.  

Dass es in solcher schlichten Form aber sachlich wie theologisch 
fragwürdig ist und in diversen Hinsichten auf tönernen Füßen steht, 
dafür scheint sich gegen Ende der 1950er Jahre allmählich ein 
Verstehenshorizont geöffnet zu haben. Kritische Infragestellungen 
wurden nicht nur vorgebracht, sondern auch veröffentlicht, und sie 
kamen nicht nur ‚von außen‘, sondern wurden auch auf der rheinischen 

                                                        
172  Ebd., 28f. 
173  S. ebd., 32f. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 61 

landeskirchlichen Leitungsebene geäußert174. Zeitlich parallel dazu gab 
es auch massive Anfragen an die in den zurückliegenden Jahren 
wesentlich von Wilhelm Niemöller geprägte Kirchenkampfgeschichts-
schreibung und deren selektive, ja tendenziöse Berücksichtigung bzw. 
Nichtberücksichtigung von Quellen – öffentlich geworden besonders 
durch die von dem Erlanger Alttestamentler Friedrich Baumgärtel175 
verfasste Schrift „Wider die Kirchenkampf-Legenden“176. Zu einer 
langfristigen, nicht mehr ernsthaft hinterfragten Ausbildung eines 
‚Bekennende-Kirche-Mythos‘ hinsichtlich der Entstehung der Evange-
lischen Kirche im Rheinland ist es angesichts dessen dann nicht weiter 
gekommen.  

Spuren dieses Narrativs finden sich indes auch noch später, wenn 
etwa in der 1970 herausgegebenen kleinen Broschüre über die Evange-
lische Kirche im Rheinland mit stolzem Unterton über die seit dem 
Ausgang des 16. Jahrhunderts bestehende presbyterial-synodale 
Kirchenleitungsgeschichte am Niederrhein zu lesen ist, dass diese sich 
„durch die Zeiten hindurch bis in die jüngste Vergangenheit im 
Kirchenkampf“ bewährt habe – und dann der Konnex hergestellt wird: 

 

                                                        
174  Joachim Beckmann formulierte 1968 auch bereits ohne allzu viel Pathos im 

Unterton: „So war es kein Siegesrausch, als wir [Johannes Schlingensiepen 
und er] nach den letzten schweren Kampftagen im Frühjahr 1945 uns Ende 
April wiedersahen und nun bedenken konnten, wie durch die Bekennende 
Kirche aus dem Chaos der durch die nationalsozialistische Kirchenpolitik 
zerstörten Kirche wieder eine Kirche des Evangeliums werden könne. Wir, 
die Bekennende Kirche, hatten nicht gesiegt, auch nicht die Rheinische Be-
kenntnissynode und ihr Rat, nein, wir hatten durch Gottes Erbarmen über-
lebt und sahen uns nun gerufen, in Fortsetzung des Weges der Bekennenden 
Kirche mit Hilfe der Erfahrung und des Erbes der Bekennenden Kirche un-
serer evangelischen Kirche zu helfen, den Weg in die Zukunft, die damals 
tiefdunkel war, zu finden. Am 15. Mai 1945 wurde der neue Anfang in der 
rheinischen Kirche gemacht.“ (Beckmann, Joachim: Johannes Schlingensiepen 
im Dienst der Bekennenden Kirche. In: Ders. [Hg.]: Festschrift für Johannes 
Schlingensiepen. Zum 70. Geburtstag. Wuppertal 1968, XV–XXVII; hier: 
XXVI).  

175  Zur Person s. knappe biographische Angaben in Art. Baumgärtel, Friedrich. 
In: ELK 3, 5 (1997), 50. 

176  Neuendettelsau 21959; s. dort besonders 77, Anm. 30, und 89, Anm. 90. 



Jürgen Kampmann  
 

62 

„Es ist nicht von ungefähr, daß die erste Synode der Bekennenden 
Kirche 1934 in Barmen stattfand; dort war der Boden bereitet für 
einen Widerstand um des Glaubens willen. […] Der Übergang von 
der Rheinischen Provinzialkirche zur Rheinischen Landessynode 
hat den Charakter der Rheinischen Kirche jedoch nicht beeinflußt. 
Sie wahrt ihr Erbe.“177 
 

Erwin Mülhaupt178, der ebenfalls 1970 seine bis zum Jahr 1945 rei-
chende „Rheinische Kirchengeschichte“ vorgelegt hat, kam jedenfalls 
schon zu einer differenzierteren Sicht:  
 

„daß man sich [im Rheinland, J. K.] so bald mit der ‚zerstörten 
Kirche‘ abfand und daß man bis zu einem gewissen Grad den 
Kirchenkampf zu einem Kampf gegen die Volkskirche machte und 
eigentlich bis zum heutigen Tag für den Gedanken einer Freikirche 
anfällig ist, das würde ich nicht zu den Verdiensten, sondern zu den 
Mängeln des rheinischen Kirchenkampfes rechnen, die ihm einen 
Teil seiner Durchschlags- und Überzeugungskraft raubten.“179 
 

Gründungsnarrative – Mythen – Wirklichkeit der Evangelischen Kir-
che im Rheinland: Vor jetzt 40 Jahren, zum 50-Jahr-Gedenken an die 
Barmer Theologische Erklärung 1984, notierte Karl Eduard Immer in 
einer meines Erachtens angemessenen Differenzierung und Erwägung 
zu den mit ‚Barmen‘ und dem Handeln der BK über die historisch 
nüchtern aufzuklärenden Details hinaus zusammenhängenden Aspekte 
ausgesprochen zutreffend:  

 

                                                        
177  Evangelische Kirche im Rheinland. [Informationsschrift]. Düsseldorf [nach 1970], 

8. 
178  S. Biogramm im: Nachlassverzeichnis Mülhaupt, Erwin (1905–1996), Pfarrer 

und Kirchenhistoriker. (Landeskirchliches Archiv Findbuch 150.037). Karls-
ruhe 2013, III (https://www.archiv-ekiba.de/media/download/integra-
tion/452154/findbuch-150.037-muelhaupt--erwin.pdf [zuletzt abgerufen am 
29.1.2025]). 

179  S. Mülhaupt, Erwin: Rheinische Kirchengeschichte. Von den Anfängen bis 
1945. Mit 56 Bildern und 4 Karten (Schriften des Vereins für Rheinische Kir-
chengeschichte 35). Düsseldorf 1970, 418. 



Die Bekennende Kirche als Gründungsnarrativ  
 

 63 

„Nicht nur der mißversteht Barmen gründlich, der ihm einen 
Ehrenplatz in der Geschichte einräumt, im übrigen aber meint, die 
Sache hätte ihre Bedeutung allein in der damaligen Situation gehabt 
[…] ‚Barmen‘ entzieht sich dem Beifall der vielen. Es hält sich nicht 
auf der emotionsgeladenen Beifallswoge der großen Menge. Denn 
es gerät schnell in Konflikt mit jedem Zeitgeist. Die Sicheren, die 
die Stunde der Anfechtung nicht kennen, werden wenig anfangen 
können mit dem, was damals bekannt, erlitten und festgehalten 
wurde.“180 
 

Will sagen: ‚Barmen‘ und die ‚Bekennende Kirche‘ geschichtlich funk-
tionalisieren zu wollen, zum Narrativ, gar zum Gründungsnarrativ ei-
ner Institution machen zu wollen, das will letztlich nicht gelingen. Die 
Wirklichkeit und die Theologie sind sperrig, zum Glück! 

                                                        
180  Beckmann, Joachim [u. a.]: Dann werden die Steine schreien. 50 Jahre Theo-

logische Erklärung Barmen. Kirchenkampf im Dritten Reich. Mit einer his-
torischen Einleitung von Ernstheinrich Meyer-Stiens. Bielefeld 1983, 150f. 





Am Anfang stand der Kompromiss – die Bekennende Kirche 
und die Kirchenprovinz Sachsen 

 
Axel Noack  

 
Die Evangelische Kirche der Kirchenprovinz Sachsen gehört zu den 
Kirchen, für die durch eine Ausarbeitung von Martin Onnasch schon 
relativ früh in der DDR-Zeit ein lokalgeschichtlich orientierter Beitrag 
zur Geschichte des ‚Kirchenkampfes‘ vorgelegt wurde. Onnaschs Ar-
beit hat für die Kirchenprovinz bleibende Bedeutung und Gültigkeit1. 
Sie wird in diesem Aufsatz – besonders im Blick auf heranzuziehende 
Dokumente – dankbar benutzt werden. 

Dabei soll das Thema „Die Bekennende Kirche und die Kirchen-
provinz Sachsen“ nicht auf die eigentliche ‚Kirchenkampfzeit‘ (1933–
1945) beschränkt bleiben. Der Schwerpunkt soll auf den Folgen und 
Konsequenzen liegen, die der ‚Kirchenkampf‘ für die Neuordnung der 
Kirche in der Zeit nach 1945 bis in die DDR-Zeit hinein gehabt hat. 
Wenn der Titel dieses Beitrags lautet: „Am Anfang stand der Kompro-
miss – die Bekennende Kirche und die Kirchenprovinz Sachsen“, so 
zielt die Herausstellung des Kompromisses vor allem auf den Wieder-
aufbau der Kirche nach dem Krieg. Allerdings: Schon mit der beson-
deren Art, mit der der ‚Kirchenkampf‘ in dieser Provinz geführt wurde, 
wurden die Weichen für den Kompromiss gestellt, der im August 1945 
zum Tragen kam. 

 
1. Die besondere Art des ‚Kirchenkampfes‘ in der Kirchenprovinz 
Sachsen 

Bei der Betrachtung der ‚Kirchenkampfzeit‘ ist das Augenmerk beson-
ders auf die Mitte zwischen den streitenden Parteien zu richten. Das ist 
– hier in Kurzfassung – wie folgt zu begründen: 

 

                                                        
1   Die zunächst nur in Maschinenschrift vorliegende Arbeit von 1979 wurde erst 

2010 in die Reihe Greifswalder theologische Forschungen aufgenommen und 
damit (endlich) einem größeren Publikum zugänglich: Onnasch, Martin: Um 
kirchliche Macht und geistliche Vollmacht – Ein Beitrag zur Geschichte des 
Kirchenkampfes in der Kirchenprovinz Sachsen 1932–1945 (Greifswalder 
theologische Forschungen 20). Frankfurt a. M. 2010. 



Axel Noack  
 

66 

–  Der ‚Kirchenkampf‘ in der Provinz Sachsen war weniger heftig 
als in anderen Provinzen. 
–  In der Provinz Sachsen gelang es, dass sich die Vertreter einer 
gemäßigten Bekennenden Kirche (BK) (Ludolf Müller) von denen 
der radikalen BK (Wolfgang Staemmler) nie wirklich trennten. 
–  Die ‚Mitte‘ umfasste die meisten Pfarrer und Gemeindeglieder.  
–  Etliche Pfarrer in der Provinz veränderten ihre Positionen und 
sind nicht eindeutig zuzuordnen. 
–  Ein sehr schnelles Entstehen und Vergehen von Vereinigungen 
und Gruppen begünstigte die hohe Fluktuation. 
–  Die ansonsten viel gescholtene Beteiligung an den ‚Kirchen-
ausschüssen‘ in der Provinz Sachsen besaß viele positive Aspekte. 
–  Der Kompromiss zwischen BK und ‚Mitte‘ ermöglichte 1945 
einen Neuanfang. 
–  Die ausgleichende Position des Leiters des Provinzialbruder-
rates, Superintendent Ludolf Müller, ist dadurch besser zu 
verstehen2. 
 

Als anschauliches Beispiel für eine der wechselvollen Lebensgeschich-
ten mögen die biographischen Daten des bekannten Magdeburger 
Dompredigers Ernst Martin gelten3: 
 

3. März 1885 Geburt in Schraplau 
1910–1911 Militärdienst in Magdeburg 
1918 Domprediger in Magdeburg 
1924–1928 Reichstagsabgeordneter für Magdeburg. Mitglied der 
DNVP und des Stahlhelms 
1933 Mitglied der NSDAP  
Beteiligung: Entfernung des Barlach-Denkmals aus dem Dom  
Mitglied der „Deutschen Christen“  
Ausschluss aus der „Reichsbewegung Deutsche Christen“  
1935–1937 Vorsitz des Provinzialkirchenausschusses 
Mitglied des APU-Landeskirchenausschusses  
1937 Rücktritt  

                                                        
2   Zur Biographie von Ludolf Müller vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 458; 

Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Bd. 6. Leipzig 2007, 219. 
3   Zur Biographie von Pfarrer Ernst Martin vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 

456; Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Bd. 5. Leipzig 2007, 524. 



Am Anfang stand der Kompromiss  67 

Übertritt zur Bekennenden Kirche  
Verhinderte am 16. April 1945 den Beschuss des Domes in Magde-
burg.  
In seine Amtszeit fällt auch die Wiederaufstellung des Barlach-
Denkmals im Dom. 
1957 Ruhestand 
 

Allerdings wird die Schwierigkeit in der Betrachtung der ‚Mitte‘ da-
durch erhöht, dass es wenig belastbares und präzises Zahlenmaterial 
gibt und die großen regionalen Unterschiede jede verallgemeinernde 
Darstellung relativieren. 

Die ‚Mitte‘ ist keine in sich geschlossene Gruppe. Zumeist handelte 
es sich um Pfarrer und Gemeindeglieder, die sich keiner der kirchlichen 
Parteien, Parteiungen und Gruppen anschlossen. Sie waren immer in 
der Mehrzahl. Es waren relativ kleine Gruppen, die im ‚Kirchenkampf‘ 
bewusst und offensiv eine mittlere, auf Ausgleich bedachte Position 
einnahmen und diese auch öffentlich vertraten. Solches geschah etwa 
bei denen, die die Arbeit der ‚Kirchenausschüsse‘ bewusst unter-
stützten oder sich im „Wittenberger Bund“ bzw. im „Einigungswerk“ 
zusammenschlossen. Für die Provinz Sachsen hatte darüber hinaus der 
Zusammenschluss der (meisten) Superintendenten eine wichtige und 
vermittelnde Position. Auch die Rolle der Professoren an der Theolo-
gischen Fakultät in Halle ist zu bedenken.  

‚Vermittler‘ stehen – besonders im geschichtlichen Rückblick – in 
nicht allzu günstigem Licht. Auch die Kirchengeschichtsschreibung – 
besonders nach den Erfahrungen mit den Darstellungen des 
‚Kirchenkampfes‘ in der NS-Zeit – wird sich die Frage gefallen lassen 
müssen, ob sie nicht vermittelnde Positionen eher negativ konnotierte 
und gegenüber den klaren und eindeutigen Haltungen (etwa des 
Dahlemer Flügels der Bekennenden Kirche) abwertete bzw. immer 
noch abwertet. 

Hinzu kommt, dass auch die großen kirchenpolitischen Parteien wie 
die „Glaubensbewegung Deutsche Christen“ und die „Bekennende 
Kirche“ je für sich genommen, alles andere als einheitlich waren. Über 
die unendlichen Spaltungen, Abspaltungen und Neugründungen 
innerhalb der „Deutschen Christen“ (DC) und ihre regionalen 



Axel Noack  
 

68 

Gliederungen ist viel gearbeitet worden4. Dass auch die Bekennende 
Kirche, die sich ja selbst – in ihrem radikalen Teil – als Kirche und 
nicht als kirchliche Partei verstand, in verschiedentliche Brüche und 
Spaltungen geriet, gehört zur besonderen Tragik und Belastung der 
‚Kirchenkampfzeit‘. Daher ist es von besonderer Bedeutung für unsere 
Kirche, dass es nach 1945 gelungen ist, doch zu einer einigen Evange-
lischen Kirche in Deutschland (EKD) zusammenzufinden, auch wenn 
das nicht ohne Brüche und Verwerfungen hat erfolgen können. 
Allerdings wird auch gelten dürfen: So heftig wie in anderen Landes-
kirchen und Gegenden waren in der Kirchenprovinz Sachsen weder 
die Auseinandersetzungen innerhalb der DC noch innerhalb der BK. 

Die „Glaubensbewegung Deutsche Christen“ hatte an Attraktivität 
und Anziehungskraft mit der berühmt-berüchtigten Sportpalastkund-
gebung am 13. November 1933 in Berlin anlässlich des 450. Geburts-
tages von Martin Luther am 10. November deutlich verloren. Somit 
hatte sie ihren Zenit schon zu einem Zeitpunkt überschritten, als es die 
BK in einer organisierten Form noch nicht gab. Diese entstand erst – 
auch in der Kirchenprovinz – aus dem im Jahre 1933 schon sehr 
aktiven ‚Pfarrernotbund‘ heraus. 

Es ist bezeichnend, dass in der Kirchenprovinz die erste, auch in 
der Öffentlichkeit wirksame Auseinandersetzung um die Frage ging, 
ob der Bischof von Magdeburg, Friedrich Franz Peter, der bei der 
Sportpalastkundgebung in Berlin anwesend gewesen war, gegen die 
unsägliche Verunglimpfung des Alten Testamentes und die böswillige 
Karikatur der Kreuzestheologie wirklich und öffentlich protestiert 
hatte. Bischof Peter hatte behauptet, protestiert zu haben, was ihm aber 
nicht geglaubt wurde5.  

Der Pfarrernotbund in der Provinz Sachsen forderte den Rücktritt 
des den DC angehörigen Bischofs: 

 
„Wir sind es gewohnt, staatlicher und kirchlicher Obrigkeit zu 
gehorchen und die uns gesetzten kirchlichen Führer mit Vertrauen 
zu begrüssen. Aber um unserer Verantwortung gegenüber der 
evangelischen Kirche und um unseres Gewissens willen müssen wir 

                                                        
4   Eine prägnante Zusammenfassung dieser Entwicklung bietet schon: Gauger, 

Joseph: Chronik der Kirchenwirren. In: Ders. (Hg.): Gotthardbriefe, 146.–
158. Brief, Bd. 12, Elberfeld 1934f., 558–560. 

5   Zur Beschreibung der Vorgänge vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 65f. 



Am Anfang stand der Kompromiss  69 

aussprechen, daß wir zu dem uns gesetzten Bischof Peter kein 
Vertrauen haben können,  
1. weil er der Exponent jener Gruppe ist, die durch Gewalt und 
Terror die Macht in der Kirche an sich gerissen hat, 
2. weil sein Verhalten in und nach der Sportpalastkundgebung nicht 
so war, wie wir es von einem evangelischen Bischof erwarten 
müssen.“6 
 

Diese öffentliche Erklärung wurde im Dezember 1933 und Januar 
1934 in der Provinz Sachsen von mindestens 239 (von mehr als 1000) 
Pfarrern unterzeichnet. Im Grunde war damit die kirchliche Wirksam-
keit von Bischof Peter7, der am 5. Oktober 1933 zum Bischof ernannt 
worden war und erst im Frühjahr 1934 offiziell in sein Amt eingeführt 
wurde, schon vor dem eigentlichen Amtsantritt an ein praktisches 
Ende geraten.  

Schon kurze Zeit nach dem Inkrafttreten der Verfassung der DEK 
im Juli 1933 wurde von der neuen Reichskirchenleitung unter Reichs-
bischof Ludwig Müller an eine Änderung dieser neuen Kirchenver-
fassung gedacht. Im Juli 1934, kurze Zeit nach der BK-Synode von 
Barmen, tagte ein „Verfassungsausschuß der Deutschen evangelischen 
Kirche“ in zwei Unterausschüssen: 1. „für den Gemeindeaufbau“, 2. 
„für das Verhältnis der Landeskirchen zur Reichskirche“. Die Vor-
haben waren weitreichend. Im Grunde ging es um eine verfassungs-
mäßige Legitimierung des schon im vollen Gange befindlichen Prozes-
ses der „Eingliederung“ der Landeskirchen in die Reichskirche. Dazu 
wurden Rechtsgutachten bemüht. Ein Satz aus dem Rechtsgutachten 
von Johannes Heckel wurde zustimmend zitiert: 

 
„Die Verwandlung der landeskirchlich gegliederten Reichskirche in 
eine Einheitskirche ist in Artikel 12 der Verfassung der Reichskirche 
als möglich angedeutet. Ein solcher Akt verläßt also die Legitimi-

                                                        
6   Text vom 8.12.1933. In: Ebd., 327f., Dokument Nr. 10. 
7   Zur Biographie von Bischof Peter vgl. ebd., 460; Pfarrerbuch Bd. 6 (wie Anm. 

2), 459f. Dabei war Bischof Peter ohnehin nur für einen nördlichen Sprengel 
als Bischof vorgesehen worden. Die Verwaltung des Bistums Merseburg-
Naumburg nahm Peter kommissarisch wahr. Zu einer richtigen Besetzung im 
südlichen Teil der Provinz kam es nicht mehr. 



Axel Noack  
 

70 

tätsbasis der reichskirchlichen Verfassung nicht, sondern bleibt auf 
ihrem Boden.“8 
 

Die Kernsätze der Überlegungen der Kirchenregierung lauteten: 
 

„Die Deutsche Evangelische Kirche gliedert sich künftig statt in 
Landeskirchen in Gebietskirchen […] Die Gesetzgebung (soll) aus-
schließlich bei der Deutschen evangelischen Kirche liegen.“9 
 

Vor dem Verfassungsausschuss wurde mit Stolz berichtet: 
 
„Von den 28 zersplitterten Landeskirchen, die in Deutschland zur 
Zeit der Machtübernahme vorhanden waren, sind bisher bereits 22 
in der Evangelischen Reichskirche aufgegangen, bei 3 weiteren Kir-
chen ist die Eingliederung in vollem Gange, während nur ein Rest 
von 3 Kirchen verbleibt, bei denen die Schwierigkeiten noch nicht 
als überwunden angesehen werden können. Das stetige Vorwärts-
schreiten des großen Einigungswerkes wird, wie der Reichsbischof 
auf eindrucksvolle Weise belegen konnte, gerade von den breiten 
Massen des Kirchenvolkes getragen, deren freudiges Bekenntnis zur 
deutschen Einheit auch auf kirchlichem Gebiete die mannigfaltigen 
Schwierigkeiten der Entwicklung überwinden hilft. Der Reichs-
kanzler Adolf Hitler erklärte seine Befriedigung mit dem Fortschritt 
des Einigungswerkes und der zeitgemäßen Neuordnung, zumal 
hiermit die zunehmende Befriedung des kirchlichen Lebens mar-
schiere.“10 
 

Dass hier ein schlichtes Wunschdenken der Reichskirchenregierung 
vorlag, sollte sich bald zeigen. Gerade diesem „Einigungswerk“ des 
Reichsbischofs wurde heftiger Widerstand entgegengesetzt. Im Mittel-
punkt der Auseinandersetzungen im ‚Kirchenkampf‘ standen fortan 
die Eingriffe der Reichskirchenleitung in die Verfassung der DEK. Die 
neben der Theologischen Erklärung von Barmen auf der ersten DEK-
Bekenntnissynode vom Mai 1934 verabschiedete Erklärung zur 

                                                        
8   Gesetzblatt DEK Nr. 45/1934 vom 11.8.1934, 126. 
9   Ebd., 133. 
10  Gesetzblatt DEK Nr. 39/1934 vom 23.7.1934, 109. 



Am Anfang stand der Kompromiss  71 

„Rechtslage“ widmete sich genau diesem Thema. Sie wurde zur 
Grundlage für die Beschlüsse der BK-Synode in Dahlem mit der Be-
gründung eines kirchlichen „Notrechtes“. Spiritus rector war der Jurist 
Wilhelm Flor, der auf der Barmer BK-Synode in einem Referat die 
„Schliche und Kniffe“ herausstellte, „mit denen vom Reichskirchenre-
giment die kirchlichen Gesetze gehandhabt, durchgeführt oder auch – 
zumeist – wieder aufgehoben wurden.“11 In der „Erklärung zur Rechts-
lage der Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche“ 
heißt es: 

 
„1. Das derzeitige Reichskirchenregiment hat diese unantastbare 
Grundlage [= das Evangelium von Jesus Christus, A. N.] verlassen 
und sich zahlreicher Rechts- und Verfassungsbrüche schuldig ge-
macht. Es hat dadurch den Anspruch verwirkt, rechtmäßige Leitung 
der Deutschen Evangelischen Kirche zu sein [...] 
3. In der Kirche ist eine Scheidung der äußeren Ordnung vom Be-
kenntnis nicht möglich. Insofern ist die in der Verfassung festge-
legte Gliederung der Deutschen Evangelischen Kirche in Landes-
kirchen bekenntnismäßig begründet [...] 
4. Die Einheit der Deutschen Evangelischen Kirche wird nicht ge-
schaffen durch den rücksichtslosen Ausbau einer zentralen Befehls-
gewalt, die ihre Rechtfertigung dem der Kirche wesensfremden 
weltlichen Führerprinzip entnimmt. Die hierarchische Gestaltung 
der Kirche widerspricht dem reformatorischen Bekenntnis.“12 

 
Auch bedeutende Vertreter der Theologischen Fakultät in Halle 
schlossen sich faktisch der Erklärung zur Rechtslage in einer Stellung-
nahme vom 13. Juni 1934 an. Diese Stellungnahme entstand kurz nach 
der BK-Synode von Barmen, ohne diese oder die BK ausdrücklich zu 
erwähnen. In ihr wird festgehalten: 

 

                                                        
11  Gauger, Chronik (wie Anm. 4), 374. 
12  Erklärung zur Rechtslage. In: Immer, Karl (Hg.): Bekenntnissynode der Deut-

schen Evangelischen Kirche. Barmen 1934. Vorträge und Entschliessungen. 
Hg. vom Bruderrat der DEK. Wuppertal 1934, 37f. Darin auch: „An die evan-
gelischen Gemeinden und Christen in Deutschland“, 74f. und „Theologische 
Erklärung zur gegenwärtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche“, 8–
11.  



Axel Noack  
 

72 

„Wo aber das Verständnis des geistlichen Amtes in seinem Verhält-
nis zur äußeren Ordnung nicht rein erhalten wird, da ist evangeli-
sche Kirche in Gefahr. Solche Gefährdung des inneren Bestandes 
wie der äußeren Einheit unserer Kirche kann nur überwunden wer-
den durch die Rückkehr zu dem reformatorischen Verständnis des 
geistlichen Amtes und der äußeren Ordnung der Kirche berücksich-
tigenden Bestimmungen der Verfassung der DEK vom 14. Juli 
1933.“13 
 

Die Erklärung wurde von 13 Hochschullehrern unterzeichnet. Die sich 
hier widerspiegelnde Position der ‚Mitte‘ wird durch das Stichwort 
„Rückkehr“ gekennzeichnet14. Vielen ging es darum, dass die Reichs-
kirchenleitung zu einem geordneten Gebrauch der Verfassung vom Juli 
1933 ‚zurückkehren‘ sollte. Der radikale Flügel der BK hielt eine solche 
Rückkehr im Sommer 1934 schon nicht mehr für möglich. 

Mit radikaler Kritik überzog Wilhelm Flor die Reichskirchenleitung, 
indem er, auch als die Reichskirchenleitung bzw. die Leitung der APU 
einlenken und zum „alten Recht“ zurückkehren wollten, dies für einen 
nun unmöglichen Schritt hielt. Sein Fazit lautete: 

 
„Eine Neuordnung der evangelischen Kirche der altpreußischen 
Union ist bei der völligen Zerstörung auf kirchenrechtlichem Ge-
biet nur möglich unter Anerkennung eines kirchlichen Notrechtes, 
das auch die Grundlage des vorläufigen Kirchenregimentes der 
DEK bildet.“15 

 
So weit wollten die meisten Mitglieder des Evangelischen Konsistori-
ums Magdeburg, die mit der BK sympathisierten, nicht gehen. Immer-
hin waren im Dezember 1934 nach einer Anfrage des Bruderrates der 
BK der Provinz Sachsen an das Konsistorium ein theologisches und 
ein juristisches Mitglied des Kollegiums sowie ein „theologischer 

                                                        
13  Text bei Onnasch, Macht (wie Anm. 1). Dokument-Nr. 11, 328–330. 
14  Mindestens drei der Unterzeichner beteiligten sich nach 1945 intensiv am 

Neuaufbau der Kirche. 
15  Amtliche Mitteilungen des Präses der BK Nr. 7 vom 6.12.1934, zitiert nach 

Gauger, Chronik (wie Anm. 4), 374. 



Am Anfang stand der Kompromiss  73 

Hilfsarbeiter“ sofort bereit, sich unter die Leitung der BK zu stellen. 
Präsident Loyke und acht weitere Mitglieder baten um Bedenkzeit16. 

Überhaupt hatte die BK in der Provinz zu diesem Zeitpunkt wohl 
das höchste Ansehen unter der Pfarrerschaft und in den Gemeinden. 
Im Rundschreiben der BK-Leitung vom 30. November 1934 wurde 
berichtet, dass sich etwa 400 Pfarrer zur Bekenntniskirche halten 
würden (360 aus der Provinz, 40 aus Anhalt). Zudem „gehört etwa die 
Hälfte“ von den Hilfspredigern und Vikaren zur Bruderschaft17. 

Am 28. Oktober 1934 hatten von den damals 26 Kandidaten im 
Predigerseminar Wittenberg 15 an Reichsbischof Müller folgende 
Erklärung geschickt: 

 
„Die Unterzeichneten bitten davon Kenntnis nehmen zu wollen, 
daß sie sich hinter die Botschaft der Bekenntnissynode der DEK 
vom 20. Oktober 1934 stellen. Auf Grund dieser Botschaft können 
sie sich nicht mehr an die Unterschrift unter die ‚Bestimmungen für 
die Teilnahme an einem Lehrgang im Predigerseminar‘ gebunden 
fühlen. Weisungen über ihre Verwendung erwarten sie vom Bru-
derrat der bekennenden [sic!] Kirche.“18 
 

Diese Kandidaten mussten alle, obwohl sie die deutliche Mehrheit dar-
stellten, das Predigerseminar sofort verlassen. Sie setzen ihre Ausbil-
dung bei der BK fort. Zuständig im Rahmen der BK für die Vikare war 
Superintendent Wolfgang Staemmler19. 

Auch für den Staat schien es, dass mit der „Rückkehr“ zum „älteren 
Recht“ alle Schwierigkeiten behoben seien müssten. Reichsinnen-
minister Wilhelm Frick erklärte auf einer Versammlung am 30. No-
vember 1934: 

 
„Zwar mag die Reichskirchenregierung etwas zu stürmisch versucht 
haben, die Einheit der Reichskirche zu schaffen, doch hat sie, indem 
sie sich streng auf die Rechtsgrundlage zurückbegeben hat, ihren 
guten Willen zu erkennen gegeben. Diesen guten Willen darf man 

                                                        
16  Vgl. Gauger, Chronik (wie Anm. 4), 378. 
17  Rundschreiben, zitiert nach ebd., 378. 
18  Ebd., 385. 
19  Zur Biographie von Wolfgang Staemmler vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 

467; Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Bd. 8. Leipzig 2008, 326. 



Axel Noack  
 

74 

nunmehr auch von der Gegenseite erwarten. Ich verlange als ver-
antwortlicher Reichsminister für die Kirchenfragen endgültige 
Einigung. Das Volk hat das Pastorengezänk satt. Ich werde nicht 
zulassen, daß der Streit weiter finanziert wird, und werde der Kirche 
die Finanzen sperren.“20 
 

Der Staat hatte also die Rolle übernommen, ordnend in den ‚Kirchen-
kampf‘ einzugreifen bzw. ihn zu befrieden. Nach der Weimarer Ver-
fassung kam ihm diese Rolle durchaus nicht zu. Wirkten hier alte Ge-
wohnheiten nach? 

Denn das ist ja deutlich, dass über die Jahrhunderte hinweg die 
weltliche Obrigkeit eine wesentliche Rolle bei allen Fragen ‚innerkirch-
licher Streitigkeiten‘ gespielt hatte und auch nach allgemeiner (mehr-
heitlicher) Ansicht dazu nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflich-
tet gewesen sei. 

Hitler setzte den Juristen und ehemaligen preußischen Justiz-
minister Hanns Kerrl als „Kirchenminister“ ein. Dazu erging folgen-
der, von Hitler, Frick und Rust unterzeichnete Erlass: 

 
„Auf den Reichsminister ohne Geschäftsbereich, Kerrl, gehen die 
bisher im Reichs- und Preußischen Ministerium des Inneren sowie 
im Reichs- und Preußischen Ministerium für Wirtschaft, Erziehung 
und Volksbildung bearbeiteten kirchlichen Angelegenheiten über. 
Wegen der Ausführung dieses Erlasses treffen die beteiligten 
Reichs- und preußischen Minister nähere Bestimmung. 
Berlin, den 16. Juli 1935“21 
 

Der neue Reichsminister Kerrl lud noch im Sommer 1935 – nach 
zweitägiger Beratung mit Hitler – sowohl Vertreter der „Deutschen 
Christen“ wie auch der Bekennenden Kirche (einschließlich der 
‚Neutralen‘) zu gesonderten Gesprächen ein. Beim Gespräch mit 25 
Deutschen Christen, darunter Reichsbischof Müller, war „deren 
Stellungnahme bei den Beratungen jedoch nicht einheitlich“22. Es 
folgte die „Einladung von Führern der Bekennenden Kirche und der 

                                                        
20  Gauger, Chronik (wie Anm. 4), 416. 
21  Ebd., 550. 
22  Ebd., 552. 



Am Anfang stand der Kompromiss  75 

Neutralen“ auf den 23. August 1935. Neben 19 Vertretern der BK 
nahmen vier ‚Neutrale‘ teil: Generalsuperintendent Karl Lohmann, 
Generalsuperintendent Johannes Eger, Konsistorialpräsident Ernst 
Loycke und Superintendent Hermann Friedrich Klein in Freienwalde. 

Auffällig ist, dass die meisten Vertreter der ‚Neutralen‘ (drei von 
vier) aus der Provinz Sachsen kamen, während seitens der BK 
eigentlich nur der alte Vorsitzende des APU-Kirchensenates Johann 
Friedrich Winckler, der seinen Wohnsitz in Salsitz bei Zeitz hatte, als 
zur Provinz Sachsen gehörig gezählt werden kann. In der BK der 
Provinz war er – in seinem hohen Alter – nicht wirklich tätig geworden.  

Kerrl nannte in dem Gespräch eine Reihe von Maßnahmen, die er 
in Kraft setzen wollte: 

 
„Gewisse Anordnungen zur sachlichen Sicherung der kirchlichen 
Organisation seien zunächst unaufschiebbar und würden von ihm 
veranlasst werden, da der nationalsozialistische Staat ein Interesse 
an einer arbeitsfähigen evangelischen Kirche habe. 
1.  Eine weitere Ausdehnung der Maßnahmen zur Ordnung der 
kirchlichen Finanzverwaltung. 
2.  Einflußnahme in das kirchliche Disziplinarverfahren unter ge-
wissen Voraussetzungen. 
3.  Berufung eines geistlichen Ministeriums. 
4.  Veranstaltung eines freien Konzils. 
Es handele sich aber in jedem Fall um zeitlich begrenzte Maßnah-
men. Wenn dann die geordnete kirchliche Wirksamkeit hergestellt 
sei, werde die Einflußnahme des Staates auf kirchliche Angelegen-
heiten sofort wieder auf das verfassungsmäßige Maß eingeschränkt 
werden.“23 
 

Letzteres bewahrheitete sich nicht. Im Gegenteil wuchs die staatliche 
Einflussnahme ständig. 

Die dann faktisch vorgenommene Einsetzung von ‚Kirchenaus-
schüssen‘ auf der Ebene des Reiches, der Landeskirchen und – etwa im 
Falle von Preußen – der einzelnen Provinzen, sollte sowohl bei den 
DC wie in der BK umstritten bleiben. Die Kirchenausschüsse, die so 
etwas wie einen ‚Runden Tisch‘ mit einigen Kompetenzen darstellten, 

                                                        
23  Ebd. 



Axel Noack  
 

76 

waren auf die Mitarbeit von Vertretern der verschiedenen Gruppen 
und Lager angewiesen.  

Vertreter aus der Provinz Sachsen waren auf allen Ebenen an der 
Arbeit der Kirchenausschüsse beteiligt: 

1.  Reichskirchenausschuss: Generalsuperintendent Johannes Eger 
2.  Landeskirchenausschuss (APU): Generalsuperintendent Johan-

nes Eger (Vorsitzender), Domprediger Ernst Martin 
3.  Provinzialkirchenausschuss: Domprediger Ernst Martin (Vor-

sitzender), Magdeburg; Superintendent Maximilian Meichßner, Witten-
berg; Pfarrer Walter Janecke, Magdeburg; Superintendent Max Müller, 
Mücheln. 

Dabei war Superintendent Max Müller24 ein ‚offizieller‘ Vertreter 
der BK in der Provinz. Domprediger Ernst Martin und Pfarrer Walter 
Janecke traten später beide der BK bei. Die Bekennende Kirche war in 
der Provinz Sachsen somit durchaus an der Arbeit der Kirchen-
ausschüsse beteiligt25. Das war auf Reichsebene höchst umstritten. Im 
Nachgang sollte sich zeigen, dass an der Frage, ob und wie mit den von 
Kirchenminister Kerrl begründeten Kirchenausschüssen zusammen-
gearbeitet werden solle, die Bekennende Kirche auf Reichsebene fak-
tisch zerbrach. 

Die Spaltung der BK auf Reichsebene ergab, ohne dass dies hier 
näher beschrieben werden kann, die Festigung von drei Gruppie-
rungen: 

1.  Die „Zweite Vorläufige Kirchenleitung“, zusammengesetzt aus 
dem harten Kern der BK, den „Dahlemiten“ (Martin Niemöller). 

2.  Die im „Lutherischen Rat“ zusammengeschlossenen Lutheraner 
unter Bischof Hans Meiser (Bayern). 

3.  Das „Einigungswerk“ mit milder BK-Prägung, geleitet von 
Landesbischof Theophil Wurm (Württemberg). 

Diese drei Gruppen mussten sich einigen, was überraschenderweise 
in Treysa im August 1945 auch gelang. 

In der Provinz Sachsen ging es friedlicher zu. Doch auch hier gab 
es innerhalb der BK streitige Auseinandersetzungen. Zu denken wäre 

                                                        
24  Zur Biographie von Max Müller vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 458; Pfar-

rerbuch Bd. 6 (wie Anm. 2), 188. 
25  Auch in der BK der Provinz gab es anfangs einige Irritationen, als Superin-

tendent Max Müller etwas eigenmächtig dem Provinzialkirchenausschuss bei-
getreten war. Vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 153. 



Am Anfang stand der Kompromiss  77 

etwa an die beiden ‚Richtungen‘ der BK, die von Superintendent 
Ludolf Müller und Pfarrer Wolfgang Staemmler repräsentiert wurden. 
Es ist dem besonderen Umstand zu danken, dass Müller und 
Staemmler sich trotz unterschiedlicher Positionen nie haben wirklich 
auseinanderbringen lassen, so dass in der Provinz Sachsen manche 
Spaltung der BK hat vermieden werden können. Zwischen den beiden 
gab es gewissermaßen eine Arbeitsteilung. Zu den Treffen des 
radikalen Flügels der BK auf APU- und Reichsebene fuhr Staemmler. 
Er und nicht Müller hatte auch dort einen Sitz im Bruderrat. 

Die Kerrlschen Kirchenausschüsse erbrachten – je nach Ebene –
einige Erleichterungen im ‚Kirchenkampf‘: 

–  Reichsbischof Müller wurde vollständig entmachtet. 
–  In der Provinz Sachsen wurde Bischof Peter endgültig abberufen 

und nach Berlin versetzt26. 
–  Etliche disziplinarisch gemaßregelte Pfarrer und Superintenden-

ten konnten in ihre Ämter zurückkehren. 
–  In manchen Gegenden konnten Regelungen für die Nutzung 

von Kirchengebäuden durch verschiedene Gruppen gefunden werden. 
–  Es gelang, einige BK-Vikare in ‚ordentliche‘ Pfarrstellen zu brin-

gen.  
Gescheitert sind die Kirchenausschüsse vor allem auf der Reichs-

ebene u. a. an der Frage des Religionsunterrichtes im Blick auf die Rolle 
des Alten Testamentes und am Thema „Neuheidentum“27 (Deutsch-
religion).  

In der Provinz Sachsen herrschte eine pragmatisch-freundliche 
Beziehung zwischen dem Provinzialbruderrat und dem Provinzial-
kirchenausschuss vor28. Auch hier wurden einige praktische Streitfälle 
bereinigt und sogar in Absprache einige der ‚illegalen‘ Vikare der BK 
in ordentliche Pfarrstellen in der Provinz eingewiesen. Zum Bruch kam 
es in dem Streit um die Kirchengemeinde Helbra. In diesen Streit hatte 

                                                        
26  Martin Onnasch übermittelt im Dokumentenanhang (Dokument Nr. 27) den 

Abschiedsbrief von Bischof Peter vom 28.7.1936, vgl. Onnasch, Macht (wie 
Anm. 1), 362–364. 

27  Vgl. Kundgebung der Vorläufigen Leitung der Deutschen evangelischen Kir-
che gegen das neue Heidentum vom 24.2.1935. Zitiert in: Gauger, Chronik (wie 
Anm. 4), 459. 

28  Die Beziehungen werden ausführlich dargestellt bei Onnasch, Macht (wie Anm. 
1), 161–163. 



Axel Noack  
 

78 

das Merseburger Regierungspräsidium eingegriffen und ein BK-
Hilfsprediger, Richard Seeler, war vom Provinzialkirchenausschuss 
ohne Rücksprache mit dem Provinzialbruderrat versetzt worden29. 

 
2. Das Ende der Kirchenausschüsse und die Herrschaft der Finanz-
abteilung 

Als schließlich der Vorsitzende des Reichskirchenausschusses, Gene-
ralsuperintendent Wilhelm Zoellner, 1937 sein Amt niederlegte, kam 
es zum Ende und damit zum Scheitern der Kirchenausschüsse. Nach 
Anordnung Kerrls sollte die Leitung, auch die geistliche Leitung, nun 
auf die Konsistorien übergehen. Über dieses staatliche Verdikt kam es 
auch in der BK der Provinz Sachsen zu Auseinandersetzungen: Wie 
weit durfte sich die BK dem staatlichen Druck beugen? Für Magdeburg 
kam erschwerend hinzu, dass der vermittelnde Konsistorialpräsident 
Ernst Loycke zur Zeit der Arbeit der Kirchenausschüsse als weltlicher 
Vizepräsident in den Evangelischen Oberkirchenrat (EOK) der APU 
berufen wurde. In Magdeburg kam für ihn Otto Fretzdorff, der den 
DC sehr viel näher stand als sein Vorgänger30. 

Der Oberkirchenrat der APU beauftragte am 19. Juni 1937 den 
Generalsuperintendenten Karl Johannes Lohmann damit, in die durch 
das Ende der Kirchenausschussarbeit eingetretene Lücke zu springen 
und die ‚geistliche Leitung‘ der Provinz zu übernehmen. Er fand dabei 
die Unterstützung des (alten) Vorsitzenden des Landeskirchenaus-
schusses, Generalsuperintendent Karl Eger. Das Reichskirchenminis-
terium widersprach jedoch und beauftragte seinerseits den Konsisto-
rialpräsidenten Otto Fretzdorff und KR Johannes [Hans] Schultz 
(Finanzabteilung) mit der Wahrnahme der Leitung und betonte, dass 
sie auch für die geistliche Leitung der Kirchenprovinz verantwortlich 
seien31. Zum Leidwesen Lohmanns hatte auch der Bruderrat der BK 
der Provinz Sachsen seiner Beauftragung widersprochen32. 

                                                        
29  Ein ausführlicher Bericht über die Vorgänge vgl. in Onnasch, Macht (wie Anm. 

1), 164f. Vgl. auch Mebus, Johannes: Helbra. In: Harder, Günther / Niemöller, 
Wilhelm (Hg.): Die Stunde der Versuchung. Gemeinden im Kirchenkampf 
1933–1945. Selbstzeugnis München 1963.  

30  Zur Biographie von Otto Fretzdorff vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 445. 
31  Zur Beschreibung der Vorgänge vgl. ebd., 198–200. 
32  Vgl. Schreiben Lohmanns an Eger vom 19. Juni 1937. Text in: Ebd., Doku-

ment Nr. 34, 375f. 



Am Anfang stand der Kompromiss  79 

Konsistorialpräsident Fretzdorff gab über seine Beauftragung einen 
amtlichen Bericht: 

 
„Der Herr Reichs- und Preuß. Minister für die kirchlichen Angele-
genheiten hat durch die schriftlich beigefügte Urkunde vom 
10.7.1937 […] mich als den Vorsitzenden des Konsistoriums und 
den Konsistorialrat Schultz als Vorsitzenden der Finanzabteilung 
beauftragt, die Befugnisse des am 4.6.1937 zurückgetretenen P.K.A. 
[= Provinzialkirchenausschuss, A. N.] wahrzunehmen, soweit das 
zur Erledigung der laufenden Geschäfte erforderlich ist.“33 
 

Fretzdorff berichtete auch von einem Gespräch mit dem Staatssekretär 
im Reichskirchenministerium, Hermann Muhs, am 16. Juni 1937. Die-
ser habe ihm erklärt, 

 
„in der gegenwärtigen Zeit (könne) von einer geistlichen Leitung 
keine Rede sein; sie käme nur in Frage, wenn sich die Geistlichen 
von einer Stelle leiten ließen. Das sei jetzt aber nicht der Fall, da 
jeder Pfarrer sich selbst geistlich leite.“ 
 

Der Staatssekretär wies darauf hin, dass das Konsistorium als Verwal-
tungsbehörde nur der Weisung des Ministeriums zu folgen habe: „Der 
Staat sei die einzige Stelle, die Recht zu setzen habe […] Der Minister 
müsse verlangen, daß die staatlichen Anordnungen auf kirchlichem 
Gebiet ausgeführt würden.“ 

Daraus wird deutlich, dass es immer schwerer wurde, den Anspruch 
der Bekennenden Kirche, die eigentliche rechtmäßige Kirche zu sein, 
aufrecht zu erhalten. Die Verantwortung (auch die finanzielle Verant-
wortung) für eine sehr große Zahl von Vikaren war drückend.  

Die Bekennende Kirche in der Provinz Sachsen stand vor der Frage: 
„Haben wir die Kraft, es hinauszuführen?“ Zwei kurz hintereinander 
durchgeführte „Kirchentage der Bekennenden Kirche“34 im Januar 
und im Februar 1939 sollten Klärung bringen. Am Anfang des Kir-
chentages im Januar stand der Bericht des Vorsitzenden des Bruder-

                                                        
33  Onnasch, Macht (wie Anm. 1). Dokument Nr. 33, 373f. Dort auch die folgen-

den Zitate. 
34  So lautete die unverfängliche Bezeichnung für die Provinzialsynode. 



Axel Noack  
 

80 

rates, Superintendent Ludolf Müller. Er stellte die Lage und die Ent-
wicklung der BK in der Provinz seit 1934 dar: 

 
„Dabei war es ihm wichtig, darauf hinzuweisen, daß der kirchen-
regimentliche Anspruch, der in Barmen und Dahlem erhoben wor-
den war, vom Staat nie anerkannt, seit September 1938 sogar 
ausdrücklich verboten und in der Kirchenprovinz nur unter großen 
Schwierigkeiten praktiziert worden sei, weil nur eine Minderheit von 
Pfarrern und Gemeinden sich dem Provinzialbruderrat angeschlos-
sen hätte. Konsequent sei der Anspruch nur bei der Ausbildung, 
Prüfung und Ordination der Vikare und Hilfsprediger durchgeführt 
worden. Nachdem in der Bekennenden Kirche eine Spaltung einge-
treten sei, müsse die Frage gestellt werden, ob der bisherige Weg 
weiter begangen werden dürfe.“35 
 

Vom Bruderrat der APU war eine Denkschrift übergeben worden mit 
dem Titel: „Denkschrift über den Weg der Bekennenden Kirche“. Sie 
votierte für eine Fortsetzung des begangenen Weges. Damit setzte sich 
Müller in seinem Bericht auseinander: 

 
„Es ist gewiß schmerzlich, wenn man einen Weg lange gegangen ist 
und für diesen Weg mit den Brüdern gerungen hat, nun zu sagen: 
dieser Weg ist uns verbaut. Wir können ihn nicht weitergehen. 
Nachdem wir aber zahlreiche Dinge dieses Weges aufgegeben ha-
ben, ist es nicht gerechtfertigt, den Rest krampfhaft festzuhalten 
und die jungen Brüder zur Aussichtslosigkeit zu verurteilen. Um der 
Verantwortung für die Gemeinden willen kann man nicht alle jun-
gen Brüder dem geistlichen Amt fernhalten. Wer von den jungen 
Brüdern uns nun Vorwürfe macht, daß wir unkonsequent sind, so 
achten wir das. Auch wenn jemand nun seinen Beruf wechselt, so 
ist uns das sehr schmerzlich, aber wir werden es im Augenblick 
nicht hindern können. Bisher haben alle jungen Brüder, die zum 
Konsistorium gegangen sind, ein schlechtes Gewissen gehabt. Wir 
wollen ihnen ein gutes Gewissen geben.“ 
 

                                                        
35  Wortlaut des Protokolls bei Onnasch, Macht (wie Anm. 1). Dokument Nr. 44, 

393–395. Vgl. auch ebd., 260.  



Am Anfang stand der Kompromiss  81 

Müller verband seinen Bericht mit einem Antrag, der sehr klar seine 
Position zusammenfasste: 

 
„Der Kirchentag der Bekennenden Kirche der Provinz Sachsen 
fordert die Bekenntnissynode der Evangelischen Kirche der alt-
preußischen Union auf, unter Verzicht auf die Durchführung des 
kirchenregimentlichen Anspruchs alle auf dem Boden der Barmer 
theol. Erklärung stehenden Gemeinden und Pfarrer zu tatkräftiger 
Geltendmachung ihres kirchlichen Wollens innerhalb der derzeiti-
gen Rechtsform der Evangelischen Kirche der altpreußischen 
Union aufs neue zu sammeln. Dabei soll für das Verständnis der 
Barmer theol. Erklärung die im Mai 1938 von der Essener Kon-
ferenz gegebene Auslegung gelten.“36 
 

Die Essener Konferenz, eine Gesprächsrunde zwischen Vertretern der 
APU-BK und der „Konferenz der landeskirchlichen ‚Mitte‘“, hatte im 
Frühsommer 1938 drei Textentwürfe vorgelegt. Unter „Essen I“ 
wurde ein Gutachten über die Bedeutung der Theologischen Erklärung 
von Barmen bekannt. „Essen II“ war ein „Entwurf einer Übergangs-
ordnung zur Befriedung der DEK“. „Essen III“ war ein „Entwurf 
einer Ordnung zu Bestellung einer Kirchenleitung“ in Altpreußen37. 
Diese Essener Dokumente lagen dem Kirchentag der BK in der 
Provinz Sachsen vor38. 

Auf diesem Kirchentag selbst gab es eine heftige Debatte zu 
„Essen“ und zu Müllers Antrag und Bericht. Es ging letztlich um die 
Frage, mit welcher Position die BK der Provinz in die BK-Synode der 
APU gehen wollte. 

                                                        
36  Text des Antrages in: Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 395.  
37  Zitiert nach: Thierfelder, Jörg: Das Kirchliche Einigungswerk des württember-

gischen Landesbischofs Theophil Wurm (AKIZ B 1). Göttingen 1975, 44. 
38  Vgl. Niemöller, Gerhard: Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evange-

lischen Kirche zu Barmen. Teil I: Geschichte, Kritik und Bedeutung der Sy-
node und ihrer Theologischen Erklärung (AGK 5). Göttingen 1959, 249. 
Anm. 26 überliefert die Unterschriften, also die Namen der Verfasser der Es-
sener Ergebnisse: „Der Entwurf ist von 24 Persönlichkeiten unterzeichnet. 
Von der BK: Koch, Müller, Asmussen, Beckmann, Böhm, Harder, Humburg, 
von Thadden. Von der Konferenz u. a. Burckhardt, Heidenreich, Röhricht, 
Zänker, Zimmermann.“ 



Axel Noack  
 

82 

Wieder war es Superintendent Müller, der für die milde Gangart warb. 
Im Protokoll ist folgender Wortwechsel zu lesen: 

 
„Sup. Müller: Wir haben es zugelassen, daß die Kons.Räte mit roter 
Karte im Konsistorium geblieben sind; wir haben es zugelassen, 
dass die Universitätsprofessoren mit roter Karte in ihren staatlichen 
Ämtern geblieben sind – und die betreffenden sind deshalb nicht 
unglaubwürdig geworden. 
Duda: Wir müssen der Gewalt weichen. Wir sehen keinen Weg 
mehr so weiter zu arbeiten. 
Schapper: ich muss fragen: 1. Ist wirklich jeder Weg verbaut? Der 
Weg des Leidens doch nicht! Und das ist der Weg der Bibel. Ich 
weiss allerdings nicht, ob wir es hinausführen können.“39 
 

Am Ende der Debatte stand die Abstimmung im Plenum. Der Antrag, 
das Kirchenregiment nach wie vor auszuüben, wurde mit 43 gegen 24 
Stimmen angenommen. Damit war Müller unterlegen. Hingegen wurde 
der Antrag, im Sinne von „Essen III“ zu einer neuen Landeskirchen-
leitung zu kommen, bei nur sechs Gegenstimmen angenommen40. Der 
Zerrissenheit der Synode wurde allerdings bei der Wahl der Synodalen 
für die unmittelbar bevorstehende BK-Synode Rechnung getragen: 
Vertreter aller Richtungen der Debatte wurden gewählt. 

Die BK-Synode der APU41, die von Präses Staemmler geleitet 
wurde, stimmte schließlich auch dafür, den Weg der BK fortzusetzen. 
Der Beschluss unter der Überschrift: „Von der Kirche, ihrer Einheit 
und ihrem Regiment“, lautete: 

 
„Die staatskirchlichen Behörden haben nicht die geistliche Gewalt, 
Prediger zu berufen und zu senden. Darum kann die Bekennende 
Kirche nicht davon lassen, selbst solche Berufungen und Sendun-
gen vorzunehmen. Die kirchenregimentlichen Maßnahmen, die zur 
Berufung ins Predigtamt gehören, sind: Prüfungen, Einweisungen 
in das Vikariat, Ordination, Einführung in das Amt und Visita-
tionen.“42 

                                                        
39  Onnasch, Macht (wie Anm. 1). Dokument Nr. 44, 393–395, Zitat: 400. 
40  Vgl. ebd., 265f. 
41  Sie fand statt vom 28.1. bis zum 31.1.1939 in Berlin-Nikolassee. 
42  Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 266. 



Am Anfang stand der Kompromiss  83 

Auch in der APU-Synode war Müller mit seiner Position unterlegen. 
In Magdeburg bot er schon am 1. Februar 1939 seinen Rücktritt als 
Vorsitzender des Provinzialbruderrates an. Dazu wurde zu einem wei-
teren BK-Kirchentag am 20. Februar in Halle eingeladen43. Die Mehr-
heit der Synodalen wollte den Rücktritt Müllers nicht, da er eine Spal-
tung der BK in der Provinz bedeutet hätte. Heraus kam ein Kompro-
miss: 34 Synodale stimmten gegen 18 Synodale (bei sechs Enthaltun-
gen) dafür, den Beschluss der APU-Synode zu übernehmen. Allerdings 
waren nur 13 Synodale (gegen 31, bei zehn Enthaltungen) dafür, einen 
neuen Bruderrat zu wählen. Müller regte an, den Provinzialbruderrat 
nur noch in der um die Bezirksvorsitzenden erweiterten Form ent-
scheiden zu lassen. Das wurde von der Synode akzeptiert. Müller erin-
nerte sich später:  

 
„Besonders ist es wohl der trotz oft hervortretender sachlicher 
Gegensätzlichkeit immer gleichbleibenden Freundschaft zwischen 
Staemmler und mir zu verdanken, daß bei uns die Bekennende 
Kirche nicht wie in anderen Provinzen zur Freude der Gegner 
zerfiel.“44 
 

3. Die ‚Mitte‘ gewinnt Profil und Einfluss  

Schon nach dem Scheitern der Kirchenausschüsse konnten sich Ver-
treter der ‚Mitte‘ immer stärker selbstständig profilieren. Das steigerte 
sich, als die Bekennende Kirche in der beschriebenen Weise unter 
Druck geraten war. Auf Reichsebene nahm dies am 23. Juli 1937 im 

                                                        
43  Protokoll vgl. ebd. Dokument Nr. 45, 415–417. 
44  Die Lebenserinnerungen von Bischof Ludolf Müller stellen eine besondere 

kirchengeschichtliche Quelle dar. Sie befinden sich im Original im Archiv der 
Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen in Magdeburg: Rep A, Ge-
neralia, Nr. 2927. Die Tochter von Ludolf Müller, Hildegard Dell, veröffent-
lichte 1999 eine Kopie – basierend auf der von Konrad Müller verantworteten 
und betreuten ersten Maschinenabschrift aus Hannover und Göttingen von 
1962 – in vier Bänden als Vervielfältigung: Müller, Ludolf: Lebenserinnerun-
gen. Bd. III: Kirchenkampf 1933–1945, Bd. IV: Die Bischofszeit. Baden-Ba-
den u. a. 1999. Eine teilweise Veröffentlichung der hier interessierenden 
Passagen findet sich in: Scholz, Margit (Hg.): Im Dienste der Evangelischen 
Kirche der Kirchenprovinz Sachsen – Zeitzeugenberichte aus dem Magde-
burger Konsistorium (1944–2004). Magdeburg 2012, hier: 30–48 (der Auszug 
aus Müllers Lebenserinnerungen). 



Axel Noack  
 

84 

Wittenberger Bund organisatorische Gestalt an. Er gründete vor allem 
auf dem (mehrheitlich liberalen) Leserkreis der Zeitschrift „Die Christ-
liche Welt“45. In manchen Landeskirchen nahm dieser Bund allmählich 
den Platz einer ‚dritten Kraft‘ zwischen DC und BK ein. 

Fragt man nach Zahlen, so sind sie ganz exakt nicht zu ermitteln. 
Für die Provinz Sachsen gibt ein Schreiben des Konsistoriums vom 10. 
Juli 1939 über die Verteilung der Pfarrer Auskunft46:  

 
DC (nat. Einigung) 71  6,63 % 
DC (reform.)  58  5,51 % 
Wittenberger Bund 57  5,32 % 
BK (gemäßigt) 180  16,82 % 
BK (radikal)  142  13,27 % 
Ohne Gruppe 562  52,45 % 
 

Die Zahlen beruhen auf der Erfassung von 61 der 76 Kirchenkreise. 
In die Gruppe „BK (radikal)“ seien, so das Schreiben, die 97 Vikare 
der BK, die nicht verbeamtet waren, hineingerechnet. Im Schreiben 
heißt es auch:  
 

„Eine peinlich genaue Feststellung ist nicht möglich gewesen, da die 
Grenzen zum Teil fließend sind. Nach unseren Auskünften dürfte 
ein sehr beträchtlicher Teil der nicht organisatorisch festgelegten 
Pfarrer in ihrer Einstellung von der gemäßigten B.K. sich kaum 
unterscheiden, andere – jedoch weniger – wieder in irgendeiner 
Weise Fühlung zum Wittenberger Bund haben.“ 

 
In der Provinz Sachsen war der wichtigste Vertreter des Wittenberger 
Bundes Pfarrer Paul Johannes Hermann Wagner aus Kötzschau47. Er 

                                                        
45  Diese Zeitschrift, deren Chefredakteur von 1932 an Hermann Mulert war, er-

schien in der Zeit von 1886 bis 1941. 
46  Vgl. Schreiben von Otto Fretzdorff. Text in: Onnasch, Macht (wie Anm. 1). 

Dokument Nr. 47, 426. 
47  Zur Biographie von Johannes Hermann Wagner vgl. Onnasch, Macht (wie 

Anm. 1), 469; Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Bd. 9. Leipzig 2009, 158f. 
Pfarrer Wagner hatte nach 1945 für kurze Zeit das Amt eines Regierungsrates 
in der Regierung von Sachsen-Anhalt unter Ministerpräsident Hübner inne. 
Er und andere Vertreter des Wittenberger Bundes stellten sich gegen die 



Am Anfang stand der Kompromiss  85 

wurde auch der Obmann des Bundes in der Provinz Sachsen. Hier 
konnte der Bund größere Wirkung entfalten als in anderen Landestei-
len48. Auf der wichtigen „Gründerversammlung“ in Wittenberg nah-
men bei 51 Teilnehmenden als größte Gruppe 13 Vertreter aus der 
Provinz Sachsen teil.  

Im Rahmen dieses Bundes, später unterstützt vom Einigungswerk 
Theophil Wurms, wurde versucht, einzelne ‚neutrale‘ Persönlichkeiten 
oder ganze Gruppen solcher Ausrichtung zu sammeln. Ähnlich wie bei 
der BK gelang es leichter, Pfarrer als Gemeindeglieder für die Arbeit 
zu gewinnen49. 

Der Wittenberger Bund verstand sein Vorhaben als „Dritten Weg“, 
so auch der Titel einer Schrift von Pfarrer Wagner50. Darin heißt es im 
Vorwort: 

 
„Die Bezeichnung ‚Der Dritte Weg‘ zur Beschreibung unseres 
kirchenpolitischen Anliegens will von vornherein einem immer 
wieder erhobenen Vorwurf begegnen. Man hat alle diejenigen, die 
sich nicht entschließen können, den Weg der Bekennenden Kirche 
oder den Weg der Deutschen Christen zu gehen, im Verdacht, als 
seien sie eine feige, bequeme, der verantwortlichen Entscheidung 
ausweichende ‚Mitte‘. Wenn wir unser Wollen mit dem Namen ‚Der 
Dritte Weg‘ bezeichnen, so kommt darin die Überzeugung zum 
Ausdruck, daß es für den Ausweg aus dem herrschenden kirch-
lichen Notstand noch eine dritte Möglichkeit gibt, … denn die 
Beschreitung des ‚dritten Weges‘ ist möglich, ohne Beseitigung der 

                                                        
Neuordnung der Kirche durch die „Vorläufige geistliche Leitung“. Vgl. Müller, 
Lebenserinnerungen (wie Anm. 44). Bd. III, 20. 

48  Vgl. Schulze, Nora Andrea: Verantwortung für die Kirche – Stenographische 
Aufzeichnungen und Mitschriften von Landesbischof Hans Meiser 1933–
1955. Bd. 3: 1937 (AKIZ A 17). Göttingen 2010, 800, Anm. 20. 

49  Zahlen zur Arbeit des Wittenberger Bundes in: Besier, Gerhard: Die APU un-
ter ideologischem und politischem Druck des nationalsozialistischen Staates 
(1937–1939). In: Goeters, Johann F. G. / Rogge, Joachim / Besier, Gerhard: 
Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union. Bd. 3: Trennung von 
Staat und Kirche, Kirchlich-politische Krisen, Erneuerung kirchlicher Ge-
meinschaft (1918–1992). Leipzig 1999, 382–444, hier: 413f. 

50  Wagner, Hermann: Der Dritte Weg. Elmshorn 1938. Vgl. auch Onnasch, Macht 
(wie Anm. 1), 238. 



Axel Noack  
 

86 

bestehenden kirchlichen Gruppen, die nach unserer Meinung 
durchaus eine relative Berechtigung in unserer Kirche haben.“51 
 

Für ein Treffen mit dem Provinzialbruderrat im März 1938 hatte Wag-
ner ein Thesenpapier vorbereitet52. Darin wird die kirchenpolitische 
Notwendigkeit der Barmer Theologischen Erklärung eingeräumt, ihr 
theologischer Gehalt aber kritisiert. Der Hauptkritikpunkt richtet sich 
gegen den Anspruch der BK, die eigentliche rechtmäßige Kirche zu 
sein. Für Wagner ging es vor allem um die Frage,  
 

„ob und unter welchen Voraussetzungen sich die B. K. in der Lage 
sieht, sich von ihrem Anspruch, die allein wahre Kirche Jesu Christi 
auf reformatorischer Grundlage im Deutschen Volk zu sein, zu 
lösen und sich in die vorhandene rechtlich geordnete Kirche […] 
einzufügen.“53 
 

Damit war die BK an ihrem Nerv getroffen und das Gespräch im März 
1938 verlief ohne Ergebnis54. 

Schon ab September 1939 gab es unter den Gruppen der Provinz 
Sachsen neue Verhandlungen. Neben dem Wittenberger Bund und der 
Bekennenden Kirche traten in der Provinz noch zwei andere Gruppen 
auf den Plan: Zum einen: Superintendent Maximilian Meichßner war 
es gelungen, die meisten Superintendenten der Provinz in einer ‚Super-
intendenten-Konferenz‘ dazu zu bewegen, dass sie sich für eine geist-
liche Leitung der Provinz einsetzten. Trotz mancher Bedenken wurde 
auch der DC-Ableger, die „Nationalkirchliche Einigung“, die von 
Pfarrer Spangenberg geleitet wurde, zu den Gesprächen herange-
zogen55. Diese Vierergruppe unterbreitete den Vorschlag, einen 
„geistlichen Vertrauensrat“ zu gründen. Das wurde vom Konsistorium 
abgelehnt. Damit war der Gedanke an einen „Vertrauensrat“ aber noch 
nicht gestorben, wie das Jahr 1943 zeigen sollte. 

                                                        
51  Zitat nach Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 238, Anm. 139. 
52  Leitsätze zum Gespräch zwischen Bekennender Kirche und Wittenberger 

Bund vgl. ebd. Dokument-Nr. 41, 338. 
53  Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 391. 
54  Bericht über das Gespräch vgl. ebd., 236f. 
55  Vgl. ebd., 278. 



Am Anfang stand der Kompromiss  87 

Zunächst ging nun der EOK in Berlin dazu über, seinerseits die Super-
intendenten in Konventen zusammenzufassen und zu Pfarrerkonfe-
renzen einzuladen. Schließlich wurde, in Absprache von EOK, Kon-
sistorium und den Superintendenten, Generalsuperintendent Karl 
Lohmann, wenn nicht in das Amt der geistlichen Leitung, so doch als 
‚Geistlicher Dirigent‘ vor allem für die Bearbeitung von ‚Personalange-
legenheiten‘ eingesetzt. Er sollte den Konsistorialpräsidenten in theo-
logischen Fragen beraten und den Vorsitz unter den theologischen 
Mitgliedern des Konsistoriums einnehmen. Auch wenn Lohmann re-
lativ wenig Einfluss hatte, blieb die gefundene Lösung bis zum Kriegs-
ende stabil. Sie hätte vielleicht auch in der Neuordnung nach 1945 noch 
einen Ansatz geboten, wäre Lohmann nicht in den letzten Kriegstagen 
im Beschuss der Stadt Magdeburg am 15. April 1945 ums Leben ge-
kommen. 

Eine zunehmend wichtigere Rolle spielte auch in der Provinz 
Sachsen das Einigungswerk von Landesbischof Wurm. Dieser war 
allerdings sehr vorsichtig damit, auf Reichsebene eine neue Leitungs-
struktur zu installieren. Wichtiger war es ihm, in den Landeskirchen, in 
denen eine ordnungsmäßige Leitung ‚zerstört‘ war, geistliche Gremien 
(„Vertrauensräte“) zu gründen. Dafür wirkte er unermüdlich. Auch 
Ludolf Müller unterstützte Wurms Pläne kräftig. Das gilt auch für 
Superintendent Meichßner56. Martin Onnasch hält fest, dass sich damit 
der Provinzialbruderrat in einen „gewissen Gegensatz zum altpreußi-
schen Bruderrat“ setzte57. 

Jörg Thierfelder zitiert einen Brief an Wurm, in dem diesem aus der 
Provinz Sachsen berichtet wurde: 

 
„In der Provinz Sachsen [ist] das Verhältnis zwischen Bruderräten 
und sogenannten Neutralen schon derartig geordnet, daß Ihr Plan 
ohne weiteres durchgeführt werden kann. Man hat dort zunächst in 
der Altmark, einem Teil der Provinz Sachsen, einen Geistlichen 
Vertrauensrat gebildet, dem die führenden Männer von BK und 
Neutralen angehören und diesen dann auf die ganze Provinz 
übertragen.“58 

                                                        
56  Vgl. ebd., 288. 
57  Ebd. 
58  Brief von Missionsdirektor Knak vom 25.7.1942 an Landesbischof Wurm. Zi-

tiert bei Thierfelder, Einigungswerk (wie Anm. 37), 123. 



Axel Noack  
 

88 

Zu diesem Ausschuss gehörten Superintendent Müller und Superinten-
dent Meichßner. Beiden war es gelungen, die Basis für einen möglichen 
Vertrauensrat stark zu erweitern, z. B. im Pfarrerverein. Auch der Hal-
lenser Ordinarius Friedrich Karl Schumann wurde dafür gewonnen. 
Am 4. Juni 1942 konnte der neue Vertrauensrat für die Provinz Sach-
sen erstmalig tagen. Vorsitzender wurde Meichßner. Als im April 1943 
schließlich Bischof Wurm auf Einladung der BK-Konvente in Magde-
burg mit zwei Vorträgen auftrat, wuchs der Einfluss seines Einigungs-
werkes noch stärker. Noch einmal Onnasch: 
 

„Der ungewöhnliche Erfolg des Wurmschen Einigungswerkes in 
der Kirchenprovinz Sachsen beruhte auf der Tatsache, daß der 
Provinzialbruderrat sich seit längerer Zeit zur Mitte hin orientiert 
hatte und daß die Verbindung zur ungebundenen Mitte hergestellt 
werden konnte. Die volle Auswirkung der Arbeit wurde nicht mehr 
während der Kriegszeit erreicht.“59 
 

4. Neuordnung nach 1945: Der Kompromiss 

Die Neubildung der Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sach-
sen (KPS) nach 1945 war zum einen der Prozess der Herauslösung aus 
der großen Landeskirche der altpreußischen Union und zum anderen 
der Prozess der Neugestaltung der kirchlichen Leitung auf einer neuen 
bekenntnismäßigen Grundlage. Beide Prozesse bedingten einander 
und waren ineinander verflochten. Beide Prozesse spielten sich außer-
dem in dem gemeinsamen Kontext ab, zu dem auch die anderen ehe-
maligen Provinzialkirchen der APU gehörten.  

Wie auf der Ebene der APU lassen sich auch für die KPS Personen 
benennen, die bestimmte Positionen entschieden vertraten und wie auf 
der Ebene der APU endete die Sache schließlich mit einem Kompro-
miss, der Extreme ausschloss.  

Der wichtigste Streitpunkt lässt sich auf beiden Ebenen in die Frage 
kleiden, ob denn nun eine Lage für die Kirche entstanden sei, die sich 
wieder reparieren (oder restaurieren) lasse, oder ob man völlig neu, 
gewissermaßen von Null an, damit beginnen müsse, eine Kirchen-
leitung zu bilden. Die Position einer vorhandenen Reparaturmöglich-
keit wurde jeweils von den Resten der bestehenden Verwaltungsstellen 

                                                        
59  Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 291. 



Am Anfang stand der Kompromiss  89 

(Oberkirchenrat bzw. in Magdeburg vom Konsistorium) vertreten. 
Bruderrätlich bestimmte Gruppen hingegen plädierten für einen völ-
ligen Neubeginn. Auch in der Provinz Sachsen gab es Gruppen und 
Personen, die einen Kompromiss zwischen den Positionen zu finden 
suchten. 

Im Frühjahr 1945 ergriff Superintendent Müller die Initiative und 
nahm Kontakt zu verschiedenen Gruppen und Einzelpersonen in der 
Provinz auf. Die Verständigung mit dem Einigungswerk unter Schu-
mann gelang relativ problemlos. Schwieriger war die Beziehung zum 
Magdeburger Konsistorium, das sich unter seinem damaligen Präsiden-
ten Otto Fretzdorff weigerte, ein Mitspracherecht der BK anzuerken-
nen. 

Die Bildung der Vorläufigen Geistlichen Leitung (VGL) am 8. 
August 1945 war formal ein Kompromiss, nämlich eine Art Vertrag 
zwischen dem Bruderrat der BK, dem Einigungsausschuss für die 
Provinz Sachsen und den amtierenden Resten des Magdeburger Kon-
sistoriums, repräsentiert zunächst noch durch den Konsistorialpräsi-
denten Fretzdorff. Dieser Kompromiss wurde in sehr langen und dem 
Vernehmen nach sehr schwierigen Verhandlungen erzielt. Einen guten 
Eindruck von den Debatten vermitteln die Lebenserinnerungen des 
späteren Bischofs Ludolf Müller60. Anschaulich berichtet Müller über 
die Gespräche zur Bildung der VGL, die in der Tat nur aus 
„Geistlichen“ bestand, im Frühsommer 1945. Er beschreibt die 
besonders schwierigen Verhandlungen mit dem Konsistorium und 
seinem Präsidenten Fretzdorff. Das Konsistorium konnte Neuerungen 
nicht zustimmen und verwies auf fehlende Weisung durch den 
Oberkirchenrat in Berlin. Der 7. und 8. August brachten schließlich 
den Durchbruch: Die entscheidenden Verhandlungen fanden in 
Aschersleben (Bruderrat der Bekennenden Kirche) und Halle 
(Gespräch aller Beteiligten) statt. Müller urteilte:  

 
„So vorbereitet zogen wir in die Verhandlungen mit dem Kon-
sistorium, die mehr als sechs Stunden dauerten. Wieder schien die 
Verhandlung ergebnislos zu verlaufen, als fast gegen Ende der 

                                                        
60  Vgl. hierzu Scholz, Dienste (wie Anm. 44), 32. 



Axel Noack  
 

90 

Besprechung der vor Nässe triefende Pfarrer Gloege61 erschien, der 
gerade von Berlin kam und uns von der neusten Entwicklung in 
Berlin berichten konnte. In Berlin war am 7. August eine Not-
kirchenleitung der Evangelischen Kirche der altpreußischen Union 
gebildet: D. Dibelius, der jetzt die Amtsbezeichnung Bischof führte, 
war Präsident des Oberkirchenrates und Vorsitzender der Not-
kirchenleitung geworden. Diese Mitteilung Gloeges veranlasste die 
Mitglieder des Konsistoriums zu der Bitte, eine Beratung unter sich 
abhalten zu dürfen. Diese Beratung dauerte nur ganz kurze Zeit. 
Dann erklärten sie, dass das Konsistorium unsere Vorschläge an-
nähme. So kam es zu der Einigung zwischen dem Bruderrat und 
dem Einigungsausschuss für die Provinz Sachsen einerseits und 
dem Konsistorium andererseits.“62 

 
Diese Vereinbarung enthielt sechs Punkte und kann als die erste „Ord-
nung“ der Kirche in der Provinz Sachsen nach dem Zweiten Weltkrieg 
angesehen werden. Sie datiert vom 8. August 1945: 
 

„1.  Es wird eine Vorläufige Geistliche Leitung der Kirchenprovinz 
Sachsen gebildet, die aus vier Vertretern der Bekennenden Kirche 
(Gloege – Erfurt, Müller – Heiligenstadt, Schapper – Groß Möhrin-
gen und Zuckschwert – Magdeburg), einem Vertreter des Eini-
gungsausschusses (Professor D. Schumann) und zwei vom Kon-
sistorium benannten Vertretern (Professor D. Heinzelmann und 
Pfarrer Dr. Gross – Stapelburg) bestehen soll. 
2.  Diese VGL soll die nach der Verfassungsurkunde der Evange-
lischen Kirche der altpreußischen Union von 1922 den General-
superintendenten und dem Provinzialkirchenrat zustehenden Funk-
tionen erhalten. Sie soll die nötigen Anordnungen zur Neubildung 
der kirchlichen Organe treffen (Gemeindekirchenräte, Kreis-
synoden, Provinzialsynode). 
3.  Den Vorsitz im Konsistorium führt der Vorsitzende der VGL. 
4.  Gegen die Beschlüsse des Konsistoriums steht der VGL ein 
Einspruchsrecht zu. 

                                                        
61  Zur Biographie von Gerhard Gloege vgl. Onnasch, Macht (wie Anm. 1), 446; 

Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. Bd. 3. Leipzig 2005, 289; Rosin, Maximi-
lian: Gloege, Gerhard. In: BBKL XLVI (2023), 554–565. 

62  Müller, Lebenserinnerungen (wie Anm. 44), Teil IV, 17. 



Am Anfang stand der Kompromiss  91 

5.  In wesentlichen Verwaltungsgeschäften finanzieller Art handelt 
das Konsistorium im Einvernehmen mit der VGL. 
6.  Im Übrigen bleiben die Befugnisse des Konsistoriums be-
stehen.“63 

 
Diese Vereinbarung trägt drei Unterschriften: Friedrich Karl Schu-
mann, Ludolf Müller, Otto Fretzdorff.  

Die praktische Umsetzung der Magdeburger Vereinbarung vom 8. 
August 1945 setzte unverzüglich ein. Schon am 15. August 1945 kam 
die VGL zu ihrer konstituierenden Sitzung zusammen. Darauf folgte 
die Sitzung des Kollegiums des Konsistoriums. Noch einmal Müller: 

 
„Am 24. August fand die erste Sitzung des Konsistoriums unter 
meinen Vorsitz statt. Es war mir doch eigen ums Herz und wohl 
etwas bange, als ich nun den Vorsitz in einer Behörde hatte, gegen 
die ich 12 Jahre hindurch einen oft leidenschaftlichen Kampf 
geführt hatte. Ich muss gestehen, dass mir die Mitglieder des Kon-
sistoriums, auch die, denen mein Kampf vornehmlich gegolten 
hatte, die Zusammenarbeit leicht machten; ich habe nie auch nur 
von einer versteckten Opposition etwas gemerkt.“64 
 

Auch wenn es in der Folgezeit einiges ‚Knurren‘ in der Provinz gegen 
diese Form der Neuordnung gab, verlief das Ganze doch relativ fried-
lich. Müller berichtet von „mancherlei Einsprüchen“ gegen die Verein-
barung vom 8. August, die gesehen wurde als „eine einseitige Machter-
greifung wie sie in der Zeit der kirchenpolitischen Kämpfe üblich wa-
ren und dem kirchlichen Leben schweren Schaden zugefügt haben.“65 
Bald fanden sich auch genügend Stimmen aus der ‚Mitte‘, die Müller 
unterstützten und – später – seine Wahl zum Bischof befürworteten66. 

In einem berichtenden Brief an Bischof Otto Dibelius vom 12. 
Februar 1946 schrieb der dann neue Konsistorialpräsident des Magde-
burger Konsistoriums, Lothar Kreyssig, über die ‚mittlere‘ Position der 
BK und ihres Vorsitzenden Müller: 

                                                        
63  Zitiert nach den Lebenserinnerungen von Bischof Ludolf Müller: Müller (wie 

Anm. 44), Bd. IV, 17. 
64  Ebd., 19. 
65  Ebd., 33. 
66  Ebd. Bd. 3, 17f. 



Axel Noack  
 

92 

„Gegenüber der nicht unbeträchtlichen Zahl von Abtrünnigen und 
der großen Menge der behördentreuen Mitte hat er [= Ludolf 
Müller, A. N.] auf seine eigene stille und beharrliche Weise das 
Schiff der jungen Kirche dennoch in Fahrt und auf Kurs gehalten, 
wenn es auch im Verband der APU zu unserem Verdruß oft die 
langsamste Einheit war und damit das Marschtempo der Flotte nach 
unten begrenzt hat. Wie ich im eigenen Zufassen jetzt deutlich sehe, 
wäre es nach der geistlichen und geschichtlichen Grundlage des 
Gebietes anders kaum möglich gewesen. Jedenfalls ist das Ver-
trauen, welches in der Stetigkeit des Handelns von Bruder Müller 
auf der Seite, andererseits in der Weitherzigkeit seines Denkens und 
der Lauterkeit seiner Gesinnung gründet, ein unerläßlicher Faktor 
gedeihlicher Fortentwicklung.“67 
 

5. Die erste Kirchenleitung wird gebildet 

Anfang Oktober wurde beschlossen, die VGL um ‚nichtgeistliche‘ Mit-
glieder zu erweitern, was dann bei der Konstituierung einer „Vorläufi-
gen Kirchenleitung“ (VKL) im Januar 1946 vollzogen wurde. Am 31. 
Oktober 1945 wurde die Kirchenprovinz von Bischof Dibelius, als 
Vorsitzenden des Berliner EOK in Begleitung von OKR Tröger, be-
sucht. Die beiden verlangten die Absetzung des bisherigen Konsistori-
alpräsidenten Fretzdorff. Dibelius brachte den überzeugten BK-Mann 
Lothar Kreyssig aus Brandenburg mit und setzte ihn als neuen Konsis-
torialpräsidenten ein. Noch hatten die Berliner wohl nicht gemerkt, 
dass sie jetzt eigentlich nichts mehr zu bestimmen hatten und die ehe-
maligen Kirchenprovinzen zu eigenständigen Provinzialkirchen gewor-
den waren bzw. wurden. Mit Kreyssig kam nun ein Jurist an die Spitze 
des Konsistoriums, der sich ganz der Erneuerung der Kirche an Haupt 
und Gliedern verschrieben hatte. Er wurde für die Kirchenprovinz – 
und weit darüber hinaus – in vielerlei Hinsicht zu einer der wichtigsten 
und prägendsten Persönlichkeiten. 
 
6. Die Vorläufige Kirchenleitung 1946  

Diese erste Sitzung der um ‚Laien‘ erweiterten VKL fand am 10. und 
11. Januar 1946 in Magdeburg statt. Sie war gründlich vorbereitet 

                                                        
67  Zitiert nach ebd., 38. Zur Biographie von Lothar Kreyssig vgl. Weiß, Konrad: 

Lothar Kreyssig – Prophet der Versöhnung. Gerlingen 1998. 



Am Anfang stand der Kompromiss  93 

worden und traf erstaunlich viele Beschlüsse. Sie bildete „Kammern“ 
und „Ämter“: eine Jugendkammer, eine Pressekammer, eine Kammer 
für Volksmission und eine Kammer für den kirchlichen Unterricht; au-
ßerdem das Amt für Kirchenmusik. Der wohl weitreichendste Be-
schluss für die Neuausrichtung der Kirche war die Schaffung des 
Propstamtes. Die Pröpste traten an die Stelle der früheren drei Gene-
ralsuperintendenten. Gleich auf der ersten Tagung der VKL wurden 
sieben Propststellen (später acht) errichtet und personell besetzt. 

Das neugeschaffene Propstamt erwies sich als Motor der kirch-
lichen Neuordnung. Es war vornehmlich als ein Seelsorgeamt gedacht 
und auf eine institutionelle Untersetzung mit „Propsteisynoden“ oder 
„Bezirkskirchenämtern“ wurde verzichtet. Mit dem Propstamt wurde 
keine neue Ebene der kirchlichen Strukturen eingezogen, obwohl zu-
nächst noch daran gedacht worden war. Die kirchliche Erneuerung 
durch das Propstamt lässt sich vor allem an Propst Julius Schniewind68 
verdeutlichen. Er prägte dieses Amt trotz der kurzen Zeit, die es ihm 
auszuüben vergönnt war, wesentlich. Nach seinem Amtsantritt schrieb 
er an die Pfarrerschaft seines Sprengels:  

 
„Mit dem Amt der Pröpste wird keine neue Behörde geschaffen, die 
Pröpste gehören als solche der VGL und der VKL nicht an. Wohl 
aber soll uns die ‚theologische und seelsorgerliche‘ Aufgabe am 
Herzen liegen, für Pfarrer und Gemeinden. Nur weil das neue Amt 
so orientiert ist, konnte ich es übernehmen.“69 

Sie „haben es uns vor Augen geführt, dass für das Gespräch mit 
dem Einzelnen keine Zeit zu kostbar ist, keine Zurückhaltung zart 
genug, und doch kein Wort je zureichend, das nicht die Ent-
scheidung über Leben und Tod in sich bärge […] Nur als Zuspruch 
Gottes ins Herz hinein wird das Evangelium recht aufgenom-
men.“70 

                                                        
68  Zur Biographie von Julius Schniewind vgl. Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. 

Bd. 7. Leipzig 2008, 561. 
69  Rundschreiben des Propstes Julius Schniewind vom 29.3.1946, zitiert nach 

Fotokopie des Originals [im Besitz des Verfassers]. Es folgt eine Erinnerung 
an seine Lehrer August Tholuck und Martin Kähler. 

70 Ebd.  



Axel Noack  
 

94 

Der neuen VKL oblag es, die Voraussetzungen für die Tagung der Sy-
node zu schaffen. Sie wurde erstmalig nach 1929 wieder im Oktober 
1946 nach Halle einberufen71. 
 
7. Die erste Synodaltagung im Oktober 1946 

Erstmalig trat die neu gebildete Synode in der Zeit vom 21. bis 24. 
Oktober 1946 in Halle/Saale in der Bartholomäusgemeinde zusam-
men. Zum Präses wurde Ludolf Müller gewählt. Er erläuterte in einem 
Bericht den Weg von VGL und VKL bis zum Tag des Zusammentritts 
der Synode:  
 

„Die am 8. August 1945 eingesetzte geistliche Leitung und die seit 
dem 10. Januar 1946 bestehende Kirchenleitung haben sich mit 
vollem Bedacht als vorläufig bezeichnet. Es sollte damit zum 
Ausdruck gebracht werden, daß wir uns nur zu einem Notdienst 
berufen wissen, der sobald wie nur irgend möglich, einer neuen 
rechtlich fundierten Regelung des kirchlichen Aufbaues Platz 
machen sollte. Wir haben unser in dieser Richtung gegebenes Wort 
durch die Notverordnung über die Bildung neuer Kreissynodal-
vorstände und Gemeindekirchenräte, durch die Notverordnung 
über die Bildung von Kreissynoden und schließlich durch die Not-
verordnung über die Bildung einer Provinzialsynode eingelöst. Wir 
waren uns bei allen diesen Maßnahmen bewußt, daß die Neu-
ordnung auf völlig legalem Wege nicht möglich war. Die Zerschla-
gung des kirchlichen Rechtes in den vergangenen 12 Jahren war zu 
gründlich gewesen, als daß eine einfache Restitution der Verfassung 
von 1922 möglich gewesen wäre. Wir haben uns jedoch mit Fleiß 
davon zurückgehalten, die Grundlinien des kirchlichen Neu-
aufbaues schon festzulegen. Nur an einem Punkte haben wir davon 
eine Ausnahme gemacht, und das ist mit der Begründung des 
Propstamtes geschehen. […] 

[W]ir haben dies Amt nicht geschaffen, um damit Machtposi-
tionen zu beziehen, sondern weil wir der Meinung waren, daß die 
Aufgaben der inneren Erneuerung der Kirche und der inneren 

                                                        
71  Zur Tagung der Synode im Herbst 1946 vgl. Schultze, Harald (Hg.): Berichte 

der Magdeburger Kirchenleitung zu den Tagungen der Provinzialsynode 
1946–1989 (AKIZ A 10). Göttingen 2005, 46f. 



Am Anfang stand der Kompromiss  95 

Erneuerung des Pfarrerstandes es gebieterisch forderten. Wir sind 
der Ansicht, daß das Amt in den neun Monaten seines Bestehens 
sich bereits voll bewährt hat. Wenn die Synode es bestätigt, so darf 
an der personellen Besetzung nichts geändert werden, wie wir der 
Synode auch nicht das Recht zugestehen können, an der von uns 
vollzogenen personellen Besetzung der Superintendenturen etwas 
zu ändern. Ich sage das, weil ich weiß, daß gerade die pers. 
Besetzung der Propstämter vielfach kritisiert wird. Es wird darauf 
hingewiesen, daß 6 von den 7 Pröpsten zur Bekennenden Kirche 
gehören. Ich muß aber darauf hinweisen, daß auch alle Beschlüsse 
über die Besetzung der Propsteien von der Vorläufigen Kirchen-
leitung einstimmig gefaßt sind. Ich weise weiter darauf hin, daß 
nicht nur die Propstei Naumburg, sondern auch die Propsteien 
Halberstadt und Halle zuerst Persönlichkeiten angeboten worden 
sind, die nicht zur Bekennenden Kirche gehörten. Nur dann würde 
ich die Kritik für berechtigt halten, wenn uns von irgendeiner der 
zum Propstamt berufenen Persönlichkeiten nachgewiesen würde, 
daß sie für ihr Amt ungeeignet sei. Ich habe das feste Vertrauen zur 
Synode, daß sie ihre Entscheidung nicht nach kirchenpolitischen 
Schlagworten treffen wird, sondern daß sie sich allein von der Frage 
leiten läßt, wie der kirchlichen Erneuerung der uns anvertrauten 
Provinz am besten gedient ist.“72 
 

Die Synode selbst arbeitete dann an einem „Kirchengesetz über das 
Amt der Pröpste, des Bischofs und des Präses der Provinzialsynode“ 
(„Ämtergesetz“). Hier wurden wiederum neue Wege beschritten. Be-
sonders die Art der Wahl des Bischofs und der Pröpste durch ein „Kur-
kollegium“ („Wahlkollegium“) ist ein Spezifikum der Kirchenprovinz 
Sachsen. Vor dem Inkrafttreten einer neuen Grundordnung wurde ein 
Detail sichtbar, das die neue Ordnung der Kirchenprovinz längere Zeit 
prägen sollte: Die deutliche Unterscheidung von Sach- und Personal-
entscheidungen. 

Für die Berufung des Bischofs durch die Synode wurde folgende 
Festlegung getroffen:  

 

                                                        
72  Zitiert nach ebd.  



Axel Noack  
 

96 

„Der erwählte Bischof wird von der Provinzialsynode berufen. Die 
Berufung gilt als abgelehnt, wenn auf seine Predigt oder auf seine 
Ansprache in der Vollsitzung der Synode mehr als 30 Synodale ihm 
das zustimmende Zeugnis ausdrücklich verweigern. Während seiner 
Amtsdauer kann die Provinzialsynode den Bischof abberufen, wenn 
mehr als die Hälfte der Mitglieder es fordert.“73 
 

Die Synode hatte zunächst auch eine ‚Übergangsordnung‘ zu verab-
schieden. Knapp, auf zwei Seiten bemessen, wurden die wichtigsten 
Festlegungen getroffen. Sie schuf nach den ‚vorläufigen‘ Leitungen 
(VGL und VKL) die „Kirchenleitung der Kirchenprovinz Sachsen“. 

Auf dieser ersten Synodaltagung wurden darüber hinaus entschei-
dende Schritte hin zum „Erlass einer Kirchenordnung für die Kirchen-
provinz Sachsen“ unternommen74. In einem Grundsatzreferat zur 
Übergangsordnung und zum Bischofswahlgesetz wurden die kirchen-
rechtlichen Grundsätze dargelegt. Den Synodalen lag eine vier Blätter 
umfassende, namentlich nicht gekennzeichnete Ausarbeitung mit dem 
Titel „Bemerkungen zu den Gesetzentwürfen über die leitenden Ämter 
und die Verwaltungsreform“ vor75. Besonders in dem ausführlichen 
grundsätzlichen Teil (Teil A, „Allgemein“ mit zehn Unterpunkten) 
wurden die Grundzüge eines Bekennenden Kirchenrechts nachge-
bildet und ein besonderes Schwergewicht auf das rechte Miteinander 
der synodalen, episkopalen und konsistorialen Organe gelegt. Dabei ist 
davon auszugehen, dass die Kirche eine grundlegende Erneuerung 
dringend brauchte. Im Allgemeinen Teil A heißt es: 

 
„1. Aufgabe: Evangelische Kirche in Deutschland ist zur Besinnung 
auf ihr Wesen geführt. Sie findet dabei die ihr überkommenen 
Verfassungen, Ordnungen und Einrichtungen so weithin unvoll-
ständig und von wesensfremden Bestandteilen beeinträchtigt, dass 

                                                        
73  § 11 des Kirchengesetzes über das Amt der Pröpste, des Bischofs und des 

Präses der Provinzialsynode. 
74  § 4 der Übergangsordnung nimmt den Erlass einer „Kirchenordnung für die 

Kirchenprovinz Sachsen“ in Aussicht. 
75  Zitiert nach den originalen Synodalunterlagen des Synodalen Zahnarzt Dr. 

Thörmer, KK Merseburg, im Besitz des Verfassers. Der sprachliche Duktus 
lässt vermuten, dass dieser Text Lothar Kreyssig zum Verfasser hat. 



Am Anfang stand der Kompromiss  97 

eine aus Erneuerung an Haupt und Gliedern wachsende Neu-
ordnung vom Grunde aus als unvermeidlich erkannt ist. 
2. Maß und Ziel: Es wird das Erbe der Väter mit Ehrfurcht aber mit 
Entschiedenheit auf Verbindlichkeit des biblisch-reformatorischen 
Ansatzes zu prüfen und die verwandelte Gestalt der irdischen 
Gegebenheiten (Staat, Obrigkeit) zu bedenken sein. Es gilt nicht 
Gewünschtes zu konstruieren, sondern Wachsendes recht zu leiten. 
Mit eigenmächtigen Vorstellungen vorzugreifen, wäre ebenso ver-
fehlt, wie wild Wachsendes sich in falschem Maß oder falscher 
Richtung verfestigen zu lassen. 
3. Reihenfolge: Das Äussere folgt dem Inneren, nicht umgekehrt. 
Die Kirche kann sich nicht rechtlich verfassen, ohne stete Ausrich-
tung auf ihr, aus dem Wort quellendes Leben.  
4. Ordnungselemente: Die das Leben der Kirche schaffende, 
erneuernde und ordnende Kraft des Wortes Gottes wird Gestalt in 
Amt und Gemeinde. Entsprechend bildet die Kirche episkopale 
und synodale Organe. Sie in rechte Beziehung und gesundes 
Gleichmass der Kräfte zu setzen, ist Aufgabe der Kirchenordnung, 
sie darin zu erhalten und ihnen die erforderlichen Kräfte, Einrich-
tungen und Mittel zuzuführen Aufgabe des äusseren Dienstes 
(Konsistoriale Organe).“76 

 
Auf der so beschriebenen Grundlage und auf dem Hintergrund der 
nun geltenden gesetzlichen Regelungen wurde eine neue Kirchenord-
nung erarbeitet. Der entsprechende synodale Ausschuss wurde vom 
Propst des Sprengels Halberstadt-Quedlinburg, Franz-Reinhold Hilde-
brandt77, bis zur endgültigen Fertigstellung der neuen „Grundordnung 
der evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen“ im Juni 1950 
geleitet78. 

                                                        
76  Ebd. 
77  Zur Biographie von Franz-Reinhold Hildebrandt vgl. Pfarrerbuch der Kirchenpro-

vinz Sachsen. Bd. 4. Leipzig 2006, 205. Hildebrandt übernahm nach einer Über-
gangszeit, in der Kreyssig das Amt des Präsidenten der Kirchenkanzlei der 
Evangelischen Kirche der APU kommissarisch versehen hatte, dieses Amt in 
Berlin. 

78  Von Hildebrandt stammt auch das Vorwort zur Grundordnung in der Druck-
ausgabe. Es datiert vom November 1950. 



Axel Noack  
 

98 

Im November 1949, als die neue „Grundordnung“79 von der Synode 
selbst beraten wurde, hatte der Vorsitzende des zuständigen Ausschus-
ses Hildebrandt vor dem Plenum der Synode die Leitlinien, nach denen 
die neue Ordnung erarbeitet worden war, thesenartig dargestellt. Er 
nannte fünf Grundorientierungen, die zusammengefasst lauten:  

 
1. Recht verstandene Konfession bedingt eine echte Union! 
2. Die Grundordnung ist geistlich und inhaltlich getragen von der 

Barmer Theologischen Erklärung. 
3. Im Verhältnis zur ‚Volkskirche‘ gewinnt die ‚Kerngemeinde‘ 

eine besondere Bedeutung. 
4. Die Verantwortung der ‚Laien‘ wird deutlich gestärkt. 
5. Die Kirchenleitung beruht auf bruderschaftlich-synodalen 

Grundsätzen80. 
 

Jede einzelne dieser Leitlinien wäre eine eingehende Behandlung wert. 
Sie verstanden sich alle als Erbe der Bekennenden Kirche.  

Auffällig ist die nun so deutlich positive Bewertung der ‚Union‘. 
Hier war seit 1946 ein deutlicher Wandel eingetreten. Die Streitigkeiten 
um die Gründung der EKD und die Verstimmungen im Blick auf die 
Gründung der VELKD hatten ein Übriges getan. Das gilt für den 
Bereich der gesamten APU, aber auch für die Bewertung der Union in 
der Kirchenprovinz. Dass die reformierten Gemeinden sich möglicher-
weise nicht ‚unter‘ einem lutherischen Bischof würden finden könnten, 
wurde nicht mehr erwogen81. Nahezu unumstritten war auch der Bezug 

                                                        
79  Diese Bezeichnung findet sich bei dem Entwurf, der der Synode im Herbst 

1949 schon in gedruckter Form vorgelegt wurde. 
80  Vgl. Hildebrandt, Franz-Reinhold: Vortrag vor der 7. Tagung der Provinzialsy-

node in der Zeit vom 21.11. bis 25.11.1949, zitiert nach dem maschinen-
schriftlichen Bericht des Synodalen Zahnarzt Dr. Thörmer, KK Merseburg, 2 
Seiten [im Besitz des Verfassers]. 

81  Im Entwurf von 1949 heißt es im Artikel 106 (er wird in den endgültigen Text 
1950 als Artikel 113 wortgleich übernommen): „(1) Die leitenden Träger des 
geistlichen Amtes sind der Bischof und die Pröpste […] (2) Sie sind lutheri-
schen Bekenntnisses. Zu ihnen tritt für Aufgaben der geistlichen Leitung der 
reformierten Gemeinden der reformierte Senior.“ (Vorlage für die Tagung der 
Provinzialsynode. Gedruckte Ausgabe [EVA Berlin], Lizenznummer 352 der 
Sowjetischen Militärverwaltung). 

 



Am Anfang stand der Kompromiss  99 

auf die Barmer Theologische Erklärung, der in der neuen Grund-
ordnung hergestellt worden war82. 

Die Erarbeitung der Grundordnung geschah in Abstimmung mit 
den anderen östlichen Gliedkirchen der APU. Eine Arbeitsgruppe der 
APU, bezeichnet als „Ordnungsausschuß der Evangelischen Kirche 
der altpreußischen Union für die östlichen Provinzen“ unter Feder-
führung des OKR Ernst Viktor Benn veröffentlichte 1947 eine „Denk-
schrift“ unter dem Titel „Aufgaben neuer Kirchenordnungen für die 
östlichen Provinzialkirchen Altpreußens“ als Flugschrift83. Im Ergeb-
nis werden daher die neuen kirchlichen Ordnungen der ehemaligen 
östlichen Provinzen sehr vergleichbar. 

Für den gesamten Osten kommt noch ein wichtiger Umstand hinzu: 
Bald wurde die Berufung auf Barmen ergänzt um die Berufung auf das 
Darmstädter Wort vom August 194784. Das Wort erfuhr bei seinem 
Erscheinen zunächst deutliche Kritik, besonders in den Kirchen im 
Osten. Im Westen hat sich diese kritische Einschätzung im Grunde 
durchgehalten. Auf das Darmstädter Wort beriefen sich dort fast aus-
schließlich bestimmte, links orientierte Gruppen der Kirche. Anders im 
Osten: Dieses Wort wurde zu einer zunehmend wichtiger werdenden 
Grundlage für die Orientierung. Später, bei der Begründung des Kir-
chenbundes in der DDR (1968/69), wurde diesem Wort eine beson-
ders herausgehobene Stellung zuteil, die sogar als legitime Auslegung 
und Erweiterung der Barmer Theologischen Erklärung zu gelten 
schien85.  

                                                        
82  Vgl. „Sie bejaht mit ihren lutherischen und reformierten Gemeinden die von 

der ersten Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche in Barmen 
1934 getroffenen Entscheidungen und sieht in deren theologischer Erklärung 
ein von der Schrift und den Bekenntnissen her auch fernerhin gebotenes 
Zeugnis der Kirche.“ (Grundordnung der Evangelischen Kirche der Kirchen-
provinz Sachsen. Berlin 1950, Vorspruch Ziff. 5). 

83  Vgl. Benn, Ernst-Viktor (Hg.): Aufgaben neuer Kirchenordnungen für die öst-
lichen Provinzialkirchen Altpreußens – Denkschrift des Ordnungsausschus-
ses der Evangelischen Kirche der altpreußischen Union für die östlichen Pro-
vinzen. Berlin / Stuttgart 1947. 

84  Zum Text des Darmstädter Wortes vgl. KJ 77 (1950), 220–222. 
85  In seinem ersten Bericht vor der Bundessynode 1970 stellte der Vorsitzende 

der Konferenz der Kirchenleitungen, Bischof Albrecht Schönherr, das Darm-
städter Wort in den Mittelpunkt seiner theologischen Grundüberlegungen: 
„Indem wir das erkennen und bekennen, wissen wir uns als Gemeinde Jesu 



Axel Noack  
 

100 

Die wichtigsten Punkte der kirchlichen Neuordnung nach 1945, die 
sich schließlich als ‚Erbe‘ der Bekennenden Kirche und des Stuttgarter 
Schuldbekenntnisses von 1945 verstand, waren zusammengefasst fol-
gende: 

– Neues Verständnis vom Kirchenrecht: „Bekennendes Kirchen-
recht“. 
– Ablehnung des ‚Führerprinzips‘ (Barmen 3) bei Anerkennung von 
geistlicher Leitung (Neubewertung des Bischofsamtes). 
– Deutliche Unterscheidung von Sach- und Personalentschei-
dungen. Personalentscheidungen sind ein geistlicher Vorgang. Das 
hat Konsequenzen für die Gestaltung von Wahlen und den „Wahl-
kampf“ in der Kirche, z. B. bei der Bischofswahl. 
– Abwertung des konsistorialen Aspektes kirchenleitenden Handels 
zu Gunsten des synodalen und episkopalen Aspektes: Die Konsis-
torien werden zur ‚Schreibstube‘ der Kirchenleitung. 
– Geistliche Leitung durch Seelsorge: Die KPS schuf dazu ein neues 
Amt, das Propstamt als Pastor für Pastoren. 
– Orientierung auf die Kerngemeinde, z. B. die ‚Filterung‘ der 
Gemeindemitglieder vor kirchlichen Wahlen (Verpflichtung bei 
Eintrag in die Wählerliste)86. 
 

                                                        
Christi freigesprochen zu einem neuen, besseren Dienst zur Ehre Gottes und 
zum ewigen und zeitlichen Heil der Menschen. Nicht die Parole: Christentum 
und abendländische Kultur, sondern Umkehr zu Gott und Hinkehr zum 
Nächsten in der Kraft des Todes und der Auferstehung Jesu Christi ist das, 
was unserem Volk und inmitten unseres Volkes vor allem uns Christen selbst 
Not tut.“ (Bericht der Konferenz der Evangelischen Kirchenleitungen vor der 
Synode des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR, 2. Tagung, 26. 
bis 29. Juni 1970 in Potsdam Hermannswerda. In: KJ 97 [1970], 235–237, hier: 
236). 

86  Jedes Gemeindeglied, das an den kirchlichen Wahlen teilnehmen wollte, 
musste sich vorher in die „Wählerliste“ eintragen und dabei folgendes Ver-
sprechen abgeben: „Ich trage zu den kirchlichen Lasten bei [...] Ich will dazu 
helfen, daß die Kirche nach dem Worte Gottes geleitet wird. Ich will nur sol-
che Gemeindeglieder zu Ältesten wählen, die ihre Treue zur Kirche im Be-
kenntnis unseres Glaubens bewährt haben und zu denen ich Vertrauen habe, 
daß sie ihr Amt recht ausrichten.“ (Zitiert nach einem originalen Antragsfor-
mular von 1946.) 



Am Anfang stand der Kompromiss  101 

Das fertige Werk der neuen Grundordnung 1950 erfuhr eine Würdi-
gung im Kirchlichen Jahrbuch durch Joachim Beckmann: 
 

„Die 187 Artikel umfassende Grundordnung der Evangelischen 
Kirche der Kirchenprovinz Sachsen ist nicht nur von einer großen 
Ausführlichkeit, sie ist auch mit einer besonderen Hingabe in 
geistlicher und theologischer Hinsicht gearbeitet. Das wird in der 
Fassung aller Bestimmungen sichtbar, kommt aber natürlich an 
grundlegend wichtigen Stellen stärker heraus, wie z. B. in den 
Artikeln des grundsätzlichen Teils.“87 
 

1956 unternahm die Synode der Kirchenprovinz eine kritische Rück-
schau auf das vergangene Jahrzehnt mit der neuen Grundordnung. In 
einer Sondersynode führte Präses Kreyssig, der von November 1945 
an bei allen Überlegungen dabei gewesen war, aus: 

 
„Erst später wird man würdigen können, wie exemplarisch es für 
das Ordnungsvermögen, für die Bildkraft, für die Integrationskraft, 
für das Zusammenwachsen der Ökumene ist, dass im Mutterland 
der Reformation, unter den eigenbrötlerischen Deutschen, die alle 
verhinderte Systematiker sind und in der Loslösung von einer 
vierhundertjährigen staatskirchlichen Tradition, solches möglich 
war. Das Wunder der Kirche. Der Bildevorgang der Gliedkirche ist 
nicht minder eindrucksvoll. Im episkopalen Sektor ist das 
Bischofsamt nach sehr gründlichem Bedacht erneuert worden. Wir 
sind die einzige Kirche, die sich vor der Grundordnung ein Gesetz 
über die leitenden Ämter gegeben hat. Ich mache mich anheischig 
zu erläutern, dass das Bischofsamt unserer Kirche nach Wahl-
vorgang wie nach der Summe und Ausgewogenheit seiner leitenden 
Befugnisse sich lutherischer versteht und gebärdet als irgendein 
anderes in Deutschland. Wir haben dasselbe Amt, und lassen sie es 
mich ebenso bildlich wie ärgerlich sagen, vervielfältigt in den 
Gestalten von acht Pröpsten. Dezentralisiertes Bischofsamt, cum 
grano salis […] Eine breite gottesdienstliche Neubesinnung ist im 
Gange, das Sakrament des Altars will sich wieder zu einem festen 
zweiten Brennpunkt des gottesdienstlichen Lebens entwickeln, die 

                                                        
87  KJ 77 (1950), 77. 



Axel Noack  
 

102 

Kirchenmusik hat ganze Schichten echten gemeindlichen Liedgutes 
und Kunstübung wieder erschlossen, die unter Sentimentalität, 
Romantik und selbstgenügsamer Frömmigkeit wie verschüttet 
waren. Schöpferisches Musizieren ist im Gange wie seit Jahrhun-
derten nicht. Ein neues Gesangbuch hat sich allen Geburtshelfer-
sorgen zum Trotz wie von alleine eingeführt und ist dabei die 
Gemeinde nicht mehr die eigene Frömmigkeit, sondern Gottes 
große Taten besingend zu machen.“88 
 

8. Die politische und kirchliche Lage im Jahr 1956 

Spätestens im Sommer 1955 war klar, dass die Teilung Deutschlands 
länger dauern würde als nach dem Krieg vermutet worden war, und die 
Menschen, einschließlich der Kirchen, hatten sich in diesem Zustand 
irgendwie einzurichten. Auch wenn sich die Zementierung der Teilung 
etwa durch den Beitritt der DDR zum Warschauer Pakt und die Betei-
ligung der Bundesrepublik an der Westintegration (Pariser Verträge) 
schon geraume Zeit angekündigt hatte, so war in der öffentlichen Rhe-
torik auf allen Seiten immer noch von der Wiedervereinigung die Rede 
gewesen. Das gescheiterte Viermächte-Gipfeltreffen im Juli 1955 in 
Genf, das erste nach Potsdam 1945, zementierte in seiner Folge die 
Blockbildung und ließ schließlich auch die SED ihre Politik nicht mehr 
vorrangig auf Wiedervereinigung ausrichten. Als äußeres Zeichen für 
diese neue Orientierung erhielt die DDR eine eigene Fahne mit dem 
Emblem von Hammer und Ährenkranz – ergänzt um einen Zirkel. Ab 
1959 war es dann verboten, nur noch eine schwarz-rot-goldene Flagge 
ohne Emblem in der DDR zu zeigen.  

Diese äußere Klarheit brauchte naturgemäß noch eine längere Zeit, 
bis sie die Köpfe und Herzen der Menschen wirklich erreichte. Sie 
führte dennoch bald dazu, dass auch in den Kirchen darüber nach-
gedacht wurde, wie die Kirchen zu dem Staat „DDR“ stehen sollten, 
den man bis dahin weithin als eine vorübergehende Erscheinung ange-
sehen hatte. Das Nachdenken darüber gipfelte in der berühmten 
„Obrigkeitsdebatte“, die zeigen sollte, wie sich die Kirchen in dieser 

                                                        
88  Kreyssig, Lothar: „Was können wir wollen?“ Referat vor der außerordentlichen 

Tagung der Provinzialssynode am 13.11.1956. Tonbandmitschnitt (Archiv der 
Evangelischen Kirche der Kirchenprovinz Sachsen, Magdeburg [AKPS], Sy-
node Herbst 1956 Mp3-Dateien A085r und A086g). 



Am Anfang stand der Kompromiss  103 

Frage polarisierten. Das Spektrum reichte von Otto Dibelius bis Moritz 
Mitzenheim und führte schließlich zu dem Ausspruch Heinrich Vogels: 
„Der Weg der Kirche geht zwischen Dibelianismus und Mitzen-
heimerei mitten hindurch.“89 Die DDR-Regierung selbst äußerte 
öffentlich und immer nachdrücklicher die Erwartung, dass die Kirchen 
nun ihre ‚Loyalität‘ gegenüber dem Staat erklären sollten. Das war der 
erste Hinweis darauf, dass der Staat bald unverhohlen die Erwartung 
haben würde, die östlichen Kirchen hätten sich organisatorisch von 
den Kirchen des Westens zu lösen. Die EKD sah sich durch die neue 
Lage genötigt, eine außerordentliche Synode einzuberufen90. 

Dort hielt der Cottbuser Generalsuperintendent Günter Jacob eines 
der beiden Hauptreferate zum Thema „Der Raum für das Evangelium 
in Ost und West“91. Ein Satz seines Referates, das zur Grundlage der 
gewichtigen theologischen Erklärung der Synode wurde, lautete:  

 
„Ein Staat [...] der die Kirche in einen eng umgrenzten Raum ver-
weist, weil er das gesamte Öffentlichkeitsterrain mit seiner Weltan-
schauung besetzen will, hört damit nicht auf, im Sinne von Römer 
13 Obrigkeit zu sein.“92  

 
Hier zeichnete sich die Debatte um die Frage, ob die DDR-Regierung 
„Obrigkeit“ im Sinne des Apostels Paulus sein könne, schon deutlich 
ab. Sie erhielt neue Nahrung durch die Veröffentlichung eines Aufsat-
zes von Helmut Thielicke in der Wochenzeitung „Die Zeit“ im Januar 
195993 und erreichte ihren Höhepunkt in der Auseinandersetzung 

                                                        
89  Ausspruch frei nach Johannes Hamel, der dieses Bonmot Heinrich Vogels aus 

der Zeit der Obrigkeitsdebatte wiederholt vor uns Studenten zitierte.  
90  Berlin 1956 – Bericht über die außerordentliche Tagung der 2. Synode der 

Evangelischen Kirche in Deutschland vom 27. bis 29. Juni 1956. Hg. im Auf-
trag des Rates von der Kirchenkanzlei der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land. Hannover o. J. 

91  Jacob, Günter: Der Raum für das Evangelium in Ost und West – Referat auf 
der außerordentlichen Tagung der Synode der EKD. In: Berlin 1956 (wie 
Anm. 90), 17–29. 

92  Ebd., 27. 
93  Vgl. Thielicke, Helmut: Ist die Ulbricht-Regierung Obrigkeit? In: Die Zeit. 

Nr. 4 vom 23.1.1959. 



Axel Noack  
 

104 

zwischen Martin Fischer und Otto Dibelius, die dann ihren öffentlich-
keitswirksamen Niederschlag in der Zeitschrift „Der Spiegel“ fand94. 

Die außerordentliche Synodaltagung, die im Juni 1956 stattfand, 
verabschiedete die Theologische Erklärung „Gottes Wort ist nicht 
gebunden!“. Diese Erklärung war durchaus als eine Fortschreibung der 
Barmer Theologischen Erklärung von 1934 gedacht, konnte allerdings 
nie eine auch nur annähernde vergleichbare Verbreitung erfahren. 
Heute ist sie – sehr zu Unrecht – völlig vergessen. 

Die nun auf ‚Abgrenzung‘ gerichtete Politik der SED führte wieder 
zu einem schnellen Anwachsen der Fluchtbewegung aus der DDR95. 
Sie brachte aber auch Veränderungen in der Kirchenpolitik der Partei. 
Dazu gehörte die massive atheistische Propaganda, die im Zusammen-
hang mit der Wiedereinführung der Jugendweihe in der DDR als 
einzigem Staat im Ostblock einherging, aber vor allem die Forderung, 
dass die Kirchen in der DDR sich von den Kirchen im Westen trennen 
sollten. 

Die – nun auch öffentlichen – Angriffe auf die Kirche wurden mas-
siv und extrem. Bis zum Jahre 1956 hatte der stellvertretende Minister-
präsident der DDR, Otto Nuschke (CDU), der in der DDR-Regierung 
für die Kirchen zuständig war, viele der ganz massiven Behinderungen 
der kirchlichen Arbeit wenn schon nicht abwehren, so doch deutlich 
abschwächen können. Nuschke starb im Dezember 1956. Auf Be-
schluss des Politbüros der SED vom 7. Februar 1956 war der Innen-
minister der DDR, Karl Maron, beauftragt worden, den evangelischen 
Bischöfen der DDR deutliche Vorhaltungen zu machen96. Er tat dies 
in einer Ansprache an die versammelten leitenden Geistlichen am 10. 
Februar 1956. Seine heftigen und in ihrer Unsachlichkeit kaum zu 
überbietenden Anschuldigungen, die dann auch in den Tageszeitungen 
der DDR nachgedruckt wurden, gipfelten in der polemischen Aussage, 
die ausdrücklich auf Lothar Kreyssig direkt bezogen war: 

                                                        
94  Vgl. „Salzkraft verloren.“ In: Der Spiegel. Nr. 39 vom 22.9.1959, 22–24.  
95  Sie sollte – nach einer deutlichen Verringerung im Jahre 1954 – ihren eigent-

lichen Höhepunkt kurz vor dem 13.8.1961, dem Tag des Mauerbaus, errei-
chen. 

96  Vgl. Hartweg, Frédéric (Hg.): SED und Kirche – Eine Dokumentation ihrer 
Beziehungen. Bd. 1: SED 1946–1967. Bearb. von Joachim Heise (Historisch-
Theologische Studien zum 19.und 20. Jahrhundert [Quellen] 2/1). Neukir-
chen 1995, 186f. 



Am Anfang stand der Kompromiss  105 

 
„Es dürfte an der Zeit sein, daß die Vertreter der Kirche sich etwas 
bescheidener verhalten. Die Vertreter der materialistischen Weltan-
schauung, die Vertreter der fortgeschrittenen Wissenschaft, haben 
nicht nur das Recht, sondern die Pflicht ihre wissenschaftliche 
Lehre überall zu vertreten. Wir leben nicht mehr im Mittelalter, wo 
Vertreter des religiösen Aberglaubens fortschrittliche Auffassungen 
unterdrücken konnten.“97  
 

Die in dem Parteibeschluss überdeutlich benannte Verschlechterung 
der äußeren Bedingungen für die kirchliche Arbeit in der DDR98 war 
aber nur einer der Gründe dafür, dass auch eine einzelne Gliedkirche 
der EKD, die Kirchenprovinz Sachsen, ihre Provinzialsynode zu au-
ßerordentlichen Tagungen einberief. Auch sie sah sich vor die Frage 
gestellt, wie sie ihre Arbeit unter den veränderten Bedingungen würde 
auszurichten haben.  

Noch aber waren es nicht die mit der Durchsetzung der Jugend-
weihe verbundenen massiven Einbrüche in der kirchlichen Mitglied-
schaft, wie sie sich schon im Jahre 1957, vollends dann aber ab 1958 
zeigen sollten. Noch konnte man von ungebrochener Volkskirch-
lichkeit ausgehen. Und – so wurde auf der Synodaltagung (noch) einge-
schätzt: die atheistische Propaganda zeitigte keine wirklichen Erfolge99. 

Später sollte sich dann herausstellen, dass sich der massivste Ein-
bruch in der kirchlichen Mitgliedschaft vor allem zwei Gründen ver-
dankte: 1. der Flucht von Menschen vorwiegend aus der bürgerlichen 
Schicht in den Westen (bis 1961 ca. 4 Millionen Menschen); 2. der 
massiven Durchsetzung der Jugendweihe (ab 1958 Teilnahme von ca. 
95 % aller Jugendlichen). Zu beiden Themen hatte die Kirche eine 

                                                        
97  Zitiert nach „Der neue Weg“ vom 11.2.1956. Die Vorhaltungen Marons sind 

auch wiedergeben in: KJ 83 (1956), 150–154, hier: 152. 
98  Dazu zählten das Verbot für kirchliche Neubauten, die Abschaffung der Kir-

chensteuer als echte Steuer und die massive Behinderung der Christenlehre 
als die in der DDR wichtigste Form der kirchlichen Unterweisung. 

99  Vgl. „Nach den übereinstimmenden Berichten hat die weltanschaulich-athe-
istische Propaganda für die Erwachsenen bisher keine nennenswerte Bedeu-
tung erlangt. Ihre Bedeutung wird nur für die Jugend höher eingeschätzt.“ 
(Synodalvorlage „Bericht aus den Vorarbeiten der Kirchenprovinz zur ausser-
ordentlichen Synode“. Maschinenschriftlich vervielfältigt 12 Seiten [AKPS, 
Ty2- {1956 AO}, hier: 1f., 3.b]).  



Axel Noack  
 

106 

eindeutige Position bezogen und klare Erwartungen an die Gemeinden 
gerichtet. Und in beiden Fällen folgte die überwiegende Zahl der 
Gemeindeglieder ihrer Kirche nicht. 

 
9. Die außerordentliche Tagung der Provinzialsynode 1956 

Die außerordentliche Tagung der Provinzialsynode fand – erstmalig 
nach dem Krieg – in Magdeburg, im Remter des nach den schweren 
Kriegsschäden reparierten Magdeburger Domes statt. Zur Vorberei-
tung gehörte eine großangelegte Umfrage zur Arbeit der Kirche in Kir-
chenkreisen und Gemeinden. Den Konventen und Kreissynoden war 
das Thema der Synode zum ‚amtlichen‘ Pflichtthema gemacht worden: 
„Wie ist der Auftrag der Kirche in der veränderten Welt heute besser 
auszurichten?“ Über die Ergebnisse dieser Umfrage berichtet OKR 
Heinrich Ammer100 der Synode. Er legte der Synode in Zusammenfas-
sung der eingegangenen Stellungnahmen und Berichte ein Thesenpa-
pier vor. Seine erste These lautete:  

 
„a) Von der dreifachen Sicht, die die Heilige Schrift von der ‚Welt‘ 
hat, bilden die Welt als ‚Schöpfung‘ und die Welt unter der ‚Sünde‘ 
die Klammer, unter der wir auch die heutige Welt sehen müssen. In 
der Erfüllung des missionarischen Auftrages ist maßgeblich aber die 
3. Sicht, in der die Welt unter den rettenden Liebesratsschluss 
Gottes in Jesus Christus gesehen wird (Joh. 3, 16). 
b) Die Heilige Schrift verwehrt es uns die Welt immer als die gleiche 
anzusehen. Der Herr Christus und der Apostel Paulus haben die 
Welt immer konkret differenziert und in immer neuer Veränderung 
angesehen. Von daher ist 1. Korinther 9, 21f die Magna charta für 
den missionarischen Auftrag der Gemeinde. 
c) Im Namen der Liebe gilt es, die veränderte Welt heute zunächst 
so zu verstehen, wie sie sich selbst versteht; d. h. es muss vom 
technischen, wirtschaftlichen und soziologischen Aspekt der 
veränderten Welt heute ausgegangen werden. Dass dieser Aspekt 
nicht der letzte Aspekt ist, ist jedem Träger des missionarischen 
Auftrages allerdings klar.“101  

                                                        
100  Zur Biographie Heinrich Ammers vgl. Pfarrerbuch der Kirchenprovinz Sachsen. 

Bd. 1. Leipzig 2003, 108. 
101  Synodalvorlage (wie Anm. 99), 1f. 



Am Anfang stand der Kompromiss  107 

 
Die „Welt“ wurde also zum Thema. Ja, diese neue Hinwendung zur 
Welt wurde geradezu als eine Trendwende gesehen: 

 
„Wir dürfen von einer dritten geistlichen Entdeckung in unseren 
Tagen sprechen. Nach der Wiederentdeckung des Wortes Gottes 
und der Wiederentdeckung der Gemeinde stehen wir vor der 
Entdeckung der geistlichen Tatsache, dass die Gemeinde immer 
Gemeinde für die Welt ist.“102 
 

Damit korrigierte – und das zog sich als roter Faden durch die Referate 
und Debattenbeiträge der Synodaltagung – die Synode den Kurs der 
von den Erfahrungen des ‚Kirchenkampfes‘ geprägten Orientierung 
der kirchlichen Arbeit auf die sogenannte Kerngemeinde. Diese wurde 
nun in einem anderen Licht gesehen, als das etwa zur Zeit der Erarbei-
tung der Grundordnung der Fall gewesen war. Nun gerieten auch die-
jenigen Gemeindeglieder stärker in den Blick, die nicht zur ‚Kernge-
meinde‘ gehörten. Mancher Synodale legte geradezu ein „Schuldbe-
kenntnis“ darüber ab, von diesen Menschen nur als von „Randsied-
lern“ und „Außenstehenden“ gesprochen zu haben. Etwa wenn Präses 
Kreyssig sagte: „Ich scheue mich heute, ich schäme mich das Wort 
vom Randsiedler und Kirchensteuerzahler auch nur noch in den Mund 
zu nehmen.“103 

Überhaupt war es das Grundsatzreferat von Lothar Kreyssig, wel-
ches in der Synode für die meisten Diskussionen sorgte. Kreyssig sah 
für sich selbst die Rolle dessen, der die Thematik zuspitzen und 
radikalisieren sollte. Sein Referat sollte eine „Zwischenbesinnung“ 
unter dem Thema „Was können wir wollen“ sein. „Er [der Präses] ver-
stand und behandelte den Auftrag als eine notwendige Radikalisierung 
von Grundsatzfragen.“104 Als einer, der in der NS-Zeit in verschie-
denen Bruderräten (Sachsen, Brandenburg) der Bekennenden Kirche 

                                                        
102  Ebd., 5. 
103  Kreyssig, „Was können wir wollen?“ (wie Anm. 88).  
104  Bericht über die außerordentliche Tagung der Synode der Evangelischen Kir-

che der Kirchenprovinz Sachsen [unterzeichnet von Präses Kreyssig und 
Konsistorialrat Ammer, A. N.]. In: Amtsblatt der Evangelischen Kirche der 
Kirchenprovinz Sachsen, 1957, H. 1, 1–3, hier: 2. 



Axel Noack  
 

108 

tätig gewesen war, ist seine Bewertung der Rolle der Bekennenden 
Kirche in der Jetztzeit besonders auffällig. Er betonte ausdrücklich:  

 
„Nach den Geburtserlebnissen im apokalyptischen Gewitter vor-
her, war Kleinmut nicht am Platze. Auch deshalb nicht, weil der 
Reichtum, der aus dem Worte quillt, im Unterschied zum Mammon 
wächst, indem man ihn ausgibt. Aus dieser Sicht haben wir uns in 
der Kirchenprovinz Sachsen vor allen anderen und zu Mochalskis105 
und manches anderen Ärgernis rasch entschlossen, den organisato-
rischen Bestand der Bekennenden Kirche aufzuheben. Wir Überle-
benden waren alle ohne Verdienst und Würdigkeit zu einem neuen 
Lebenstag begnadigt106. Von uns allen erwartete Gott einen aus dem 
Wort erneuerten Gehorsam, der ihn wirklich und allein Herr sein 
ließ. Und so wäre uns die rote Mitgliedskarte, hätten wir sie festhal-
ten wollen, wie eine verfallene Rückfahrkarte erschienen.“107 
 

Kreyssig würdigte durchaus den Neuaufbruch nach den Verwerfungen 
der NS-Zeit. Mit dem gleichen Nachdruck fragte er aber auch, ob die-
ser Neuaufbruch sich nicht schon in eine neue Orthodoxie verfestigt 
habe oder sich zu verfestigen drohe. Aus der ungebrochenen Zuver-
sicht in die Treue Gottes gewann er die Freiheit, kritisch zurückzufra-
gen, wo sich die Erwartungen der Kirche im Neuanfang nach 1945 
nicht erfüllt hatten und also falsche Erwartungen gewesen sein muss-
ten. 

 
„Es hat keine Erweckung gegeben. Wir hatten sie erhofft. Wenn der 
Schöpfergeist einen so neuen Quell aus dem Worte gab, wenn 
andererseits unvermutet der große Menschenfänger nicht wie wir 
erwartet, nun mit der Angel fischte, sondern weiter mit dem großen 
Netz der Volkskirche arbeitete war da nicht Erweckung zu hoffen? 

                                                        
105  Gemeint ist der Theologe Herbert Mochalski, der zu den radikalen Vertretern 

der Bekennenden Kirche zu rechnen ist. 
106  In diesem Satz wird deutlich, was Kreyssig immer wieder betonte: Er sah sich 

und die Kirche in der Position des Königs David, der nach seiner schweren 
Schuld an Bathseba und Uria zu verantwortungsvollem Dienst begnadigt und 
beauftragt worden war. Vgl. Kreyssig, Lothar: Gerechtigkeit für David. Berlin 
1949. Vgl. auch Weiß, Kreyssig (wie Anm. 67), 45f. 

107  Kreyssig, „Was können wir wollen?“ (wie Anm. 88). 



Am Anfang stand der Kompromiss  109 

[...] Es ist nicht geschehen. Wir hatten erwartet, dass die Weise in 
der wir selbst wieder vom Wort ergriffen worden waren und aus 
dem Worte zu leben neu gelernt hatten, dass sich diese Weise als 
ein Strom neuen Lebens ausbreiten würde [...] Wir hatten gehofft, 
dass das Leben aus der gottesdienstlichen Mitte die Gläubigen, ihre 
Familien, ihre Häuser zu Kraftfeldern des Glaubens machen würde. 
Wir hofften, dass die Kirche aus dem Haus wo der Hausvater 
Priester ist, und mit Frau, Kindern und Gesinde Hausandacht hält, 
ins Dorf hinauswachsen würde. Wir konnten uns nicht denken, dass 
Christenleute unter dem Gewitter des Zornes Gottes die bereite 
Gnade desselben Gottes anders gefunden haben sollten, als wir, 
nämlich eben in der gegenwärtigen, ordnenden Kraft des Wortes. 
Wir waren zuversichtlich, dass die Älteren in der Gemeinde, weil 
Gott ihnen ja das Amt gegeben und gelassen hatte, nun wie von 
allein einrücken würden in die neu erwachte zeugerische Gewalt des 
Wortes, so dass sich das eigentliche geistliche Wesen ihres Amtes 
wie von allein entfalten würde. Wir haben in junger Kirche erfahren, 
dass um das ordentliche Pfarramt herum die Fülle der Dienste 
wieder sichtbar und lebendig wurde, dass Gemeinde aus der Fülle 
der Gaben nun auch den Reichtum lebendiger Organe empfing. 
Das schien als Frucht des erneuerten Glaubens, als Lebensäußerung 
der Gemeinde selbstverständlich. Wir meinten, dass alle nach dieser 
Katastrophe das Leben nur noch als sinnvoll nehmen könnten, 
wenn sie mit der neu und elementar erfahrenen echten und einzigen 
Totalität Gottes ernst machten, so dass die alsbald wieder heran-
drängenden Versuchungen und Entscheidungen nicht mehr aus 
Angst und Sorge um trügerische Sicherheit sondern wirklich aus 
Glauben kommen würden […] Wir mussten erwarten, dass die völ-
lige Entschleierung der beispiellosen systematischen Untermensch-
lichkeit, Vertilgung ungezählter, tausender Gefangener, Ermordung 
von Millionen von Juden, unvorstellbarer Bestialitäten in Lagern 
und Gaskammern ein tiefes Erschrecken, ein ernsthaftes Forschen 
nach dem widergöttlichen Urgrund dieser grauenvollen Entstellung 
auslösen würde. Aber es blieb eigentlich alles unbewältigt wie ein 
Haufen Unrat am Wege liegen, als ob er nicht von uns stammte. 
Das Stuttgarter Schuldbekenntnis, das als erster Aufklang einer 
bußfertigen Gesinnung einer nachhaltigen Bewegung und vielleicht 
Gegenbewegung hätte auslösen müssen, blieb unempfangen. So hat 



Axel Noack  
 

110 

sich von allem, was wir erhofften und erwarteten, das Innerste und 
Entscheidende eigentlich nicht erfüllt. Wenn man es so ansieht, 
wenn man also die Glaubenserfahrung junger Kirche – deine und 
meine – auf die uns anbefohlenen Möglichkeiten der letzten zehn 
Jahre projiziert, und wenn man das mit biblischer Radikalität be-
trachtet, dann muss man fragen, ob die von Gott als entscheidende 
Frucht aus dem Leiden erwartete Sinnesänderung nicht ausgeblie-
ben ist. Und ob wir nicht in der Verstockung existieren. Wie Bild 
und Gegenbild sich gleichen. In den Vorarbeiten heißt es, die 
Propaganda des prinzipiellen Materialismus, die orthodoxe Lehre 
von der Gottlosigkeit, hat wenig Erfolg gehabt. [...] Aber der prak-
tische Materialismus, der stumpf und frech nimmt, [was] er findet, 
im Osten und im Westen, und sich selbst zu behaupten und zu 
sichern trachtet, ist umso stärker. Auf der anderen Seite: Die Lehre 
Junger Kirche, die Erfahrung echten Glaubens, hat wenig ausge-
richtet.“108 
 

Wenn also die Analyse Kreyssigs noch relativ unbestritten bleiben 
konnte, so fiel doch seine Beurteilung der Erwartungen in den Jahren 
nach 1945 als falsche Erwartungen, die sich möglicherweise sogar in 
den Leitbildern der Grundordnung der Kirche verfestigt hatten, schon 
sehr heftig aus.  

Besonders sein Rückgriff auf die Barmer Theologische Erklärung 
und die Theologie der Bekennenden Kirche löste später Proteste aus: 

 
„Das heißt aber – so scheint mir – dass man mit Barmen I Christus 
als das eine Wort Gottes [...] verkündigen kann, indem man den 
Menschen unserer Tage, in der Erfahrung schöpferischer Kräfte 
seines Lebensbereiches, in der Arbeit an aller echten Menschlichkeit 
ein gutes Gewissen macht. Ist hier nicht auch der Grund hierfür zu 
suchen, dass unsere in die Verkündigung neu hineinwachsende 
junge Generation von Theologen und Katecheten zwar die Richtig-
keit der ihnen vermittelten stringenten Theologie nicht bestreiten, 
sich aber bei der Frage ihrer Applikation, der sachgemäßen Dar-
bietung unbehaglich und verlassen fühlen? [...] Ich sage nicht, dass 
wir nun verleugnen sollen, was wir im Gewitter des Zornes und der 

                                                        
108  Ebd.  



Am Anfang stand der Kompromiss  111 

Gnade Gottes neu gelernt haben. Aber ich sage, dass möglicher-
weise die Einordnung dieser theologischen Notwendigkeit in die 
Ganzheit der kirchlichen Verkündigung unzureichend ist. Sonst 
dürfte sie nicht in zwei bis drei Jahrzehnten zur Orthodoxie werden. 
Gott gebe uns die Befreiung zu einer wirklich trinitarischen Theo-
logie. Wenn wir von dem großartigen Einmarschweg Barmen her, 
den ersten und dritten Artikel wirklich wiedergewinnen, werden wir 
die natürliche Theologie und den Neuthomismus der katholischen 
Brüder nicht nur erreichen, sondern überrunden.“109 
 

Wir erleben hier eine der wenigen, öffentlich vorgetragenen Kritiken 
an den von Barmen ausgehenden Grundorientierungen und deren 
Kennzeichnung als Engführung. 

 
10. Kurze, ernüchternde Bilanz 

In den Folgejahren hatten wir es dann mit einem eigenartigen Phäno-
men zu tun: In der Praxis des Kirchlichen Lebens kam es zu einer deut-
lichen Abkehr bzw. Relativierung des Erbes der Bekennenden Kirche. 
Gleichzeitig aber nahm die verbale Berufung auf Barmen (und das 
Stuttgarter Schuldbekenntnis sowie das Darmstädter Wort) stark zu. 
Fast keine kirchliche Verlautbarung kam mehr ohne solche Berufung 
und Zitation aus. Böse formuliert könnte man sagen: Wir haben Bar-
men, Stuttgart und Darmstadt so ‚hochgehängt‘, dass man bequem da-
runter hindurchkommen konnte. 

Weitere 20 Jahre später, die Entkirchlichung, der Einbruch der 
Tauf- und Konfirmandenzahlen waren nicht mehr zu übersehen, 
sprach Bischof Werner Krusche110 1973 davon, dass sich unsere Kirche 
auf dem „Wege in die Diaspora“ befinde111. Diese Erkenntnis, 

                                                        
109  Ebd. 
110  Zur Biographie von Bischof Dr. Werner Krusche vgl. Pfarrerbuch Bd. 5 (wie 

Anm. 3), 188f. 
111  Krusche, Werner: „Die Gemeinde Jesu Christi auf dem Wege in die Diaspora“. 

Vortrag auf der 3. Tagung der VII. Synode, November 1973. In: Ders.: Ver-
heißung und Verantwortung – Orientierungen auf dem Weg der Kirche. 

Leipzig 1990, 94−113. Darin heißt es, Diaspora sei für die Gemeinde 
„schwerste Anfechtung, Bedrängnis und Beängstigung. Das Gefühl schutz-
losen Ausgeliefertseins greift Platz. Es ist die Situation, in der die Frage ‚Wollt 
ihr auch weggehen?‘ (Joh. 6, 67) sich nicht mehr abweisen läßt.“ (Ebd., 98). 



Axel Noack  
 

112 

verbunden mit dem Säkularisierungsschub der Jahre nach 1968, 
bildeten die Ausgangslage für Überlegungen zu einer neuen Grund-
ordnung112. Sie fielen in die Zeit, in der sich die Kirchen in der DDR 
vom Selbstverständnis einer „Volkskirche“ zu verabschieden began-
nen. Hier wurde nun offenkundig, dass man sich ganz praktisch vom 
Erbe der BK weitgehend lossagte. Das wird deutlich, wenn etwa der 
Verfassungsjurist der KPS, OKR Hartwin Müller, in einer Information 
für die Synodalen ausführte: 

 
„Einige Unterschiede zwischen geltender Grundordnung und 
neuem Entwurf: […] Der Entwurf stellt die rechtstheologischen 
Aussagen in einem grundsätzlichen Teil voran. Der Arbeitskreis ist 
der Auffassung, daß bei den Einzelabschnitten die theologische 
Konzeption nicht immer wieder ausdrücklich genannt [zu] sein 
braucht, sondern daß sie an dem Gesamtzusammenhang der Rege-
lungen deutlich werden muß. Mit seiner Sparsamkeit in theologi-
schen Begründungen nähert sich der Entwurf von den äußeren 
Merkmalen her dem Bild einer ‚Kirchenverfassung‘ – wie sie etwa 
in lutherischen Landeskirchen existiert – und verläßt ein wenig die 
Tradition unserer Grundordnung von 1950, die bewußt mehr sein 
wollte als eine Kirchenverfassung.“113 
 

Vergleicht man die neue Grundordnung (Fertigstellung 1980) und die 
weitere Entwicklung mit den Aufbruchszeiten nach 1945 wird schnell 
deutlich: 
 

                                                        
112  Schon im Vorwort eines Neudrucks der Grundordnung aus dem Jahre 1973 

machte Bischof Krusche klar: „Das heutige Bild der Kirche ist bereits ein 
sehr anderes, als es die Väter dieser Ordnung vor Augen hatten. Wir müssen 
die Erarbeitung einer neuen Grundordnung in Angriff nehmen.“ (Vorwort 
der [letzten] Druckausgabe der [alten] Grundordnung der KPS von 1973. Zi-
tiert in: Krusche, Werner: Vorwort. In: Grundordnung der Evangelischen Kir-
che der Kirchenprovinz Sachsen vom 16. März 1980. O. O., o. J. [1980], 3).  

113  Müller, Hartwin: Einige Unterschiede zwischen geltender Grundordnung und 
neuem Entwurf. In: Vorschau zur 3. Tagung der VIII. Synode der Kirchen-
provinz Sachsen in Erfurt, 3. bis 6. November 1977. Hg. von der Pressestelle 
beim Evangelischen Konsistorium am 3.10.1977. Maschinenschriftlich ver-
vielfältigt 8 Seiten, 2f. 



Am Anfang stand der Kompromiss  113 

– Nirgends mehr wird von einem ‚Bekennenden Kirchenrecht‘ ge-
sprochen. Historisch gesehen, geschah das nur in einer kurzlebigen 
Episode.  
– Das Konsistorium ist nun wieder vollgültige Leitungsinstanz und 
nicht mehr die ‚Schreibstube‘ der Kirchenleitung – eine Tendenz, 
die sich bis heute kontinuierlich fortgesetzt und gesteigert hat. 
Damit einher geht eine neuerliche Verschiebung in der Gewichtung 
der kirchenleitenden Aspekte (synodal, episkopal, konsistorial) zu-
gunsten des konsistorialen Aspektes. 
– Die Zwänge der Öffentlichkeitsarbeit ‚verpflichten‘ uns nahezu, 
wieder ein ‚Führerprinzip‘ einzuführen, wenn das natürlich auch 
nicht so genannt wird. Geht es nach den Medien, dann sollte bei 
allem öffentlichen Agieren der Kirche möglichst immer nur ein 
Mann bzw. eine Frau vorne stehen und möglichst eine spezielle 
Kleidung tragen. 
– Wir erleben Gottesdienste (z. B. Fernsehgottesdienste nach einem 
Unglücksfall), bei denen Bischöfinnen oder Bischöfe die Orts-
pfarrer schlicht verdrängen, obwohl nach unserem evangelischen 
Verständnis unsere Ortspfarrerinnen und -pfarrer ja Bischöfe sind 
und nicht ‚Platzhalter‘ für den ‚eigentlichen‘ Bischof. 
– Die strikte Unterscheidung von Personal- und Sachentschei-
dungen wird weitgehend aufgehoben. Auch in der Kirchenprovinz 
werden geistliche Leitungsämter wieder durch öffentliche Wahlen 
in den Synoden entschieden, verbunden mit ‚Wahlkämpfen‘ und der 
Beschädigung von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern. Heute hat 
man den Eindruck, als sollen – wie im politischen Leben – Sach-
entscheidungen über Personalentscheidungen geklärt werden. Die 
wichtigste Frage lautet: Wer wird der neue Bischof, die neue 
Bischöfin? 
– Seit langem gibt es keine Eintragungen in die Wählerlisten mehr. 
Heute ist man froh über jedes Gemeindeglied, das überhaupt zu den 
kirchlichen Wahlen erscheint, die mit gigantischen finanziellen und 
publizistischen Aufwendungen vorbereitet werden. 
– Seelsorge und Leitungsverantwortung werden nach dem heute 
durchgängigen Seelsorgeverständnis strikt getrennt. Ein dienstlich 
Vorgesetzter (Superintendent, Propst etc.) kann nicht gleichzeitig 
Seelsorger sein. 





Die Barmer Theologische Erklärung –  

Erinnerung an ein „Werk einer gewissen Geistesgegenwart“  
in Beiträgen zu Jubiläen in der Kirchlichen Publizistik  

(1954, 1959, 1964 und 1974) 
 

Siegfried Hermle  

 
1. Einleitung  

Für kirchlich engagierte Personen war – und ist – die am 31. Mai 1934 
durch die in Barmen tagende Bekenntnissynode verabschiedete Theo-
logische Erklärung ohne Zweifel einer der zentralen kirchlichen Texte 
des 20. Jahrhunderts. Insbesondere aus Anlass runder Jubiläen wurden 
einschlägige Publikationen vorgelegt. Beispielhaft sei an die 1959 von 
Gerhard Niemöller besorgte zweibändige Edition „Die erste Bekennt-
nissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu Barmen“ erinnert, 
die in der Reihe „Arbeiten zur Geschichte des Kirchenkampfes“ als 
Band 5 und 6 erschien1. War damit eine Basis für die wissenschaftliche 
Beschäftigung mit dem Text gelegt, wurde diesem dann insbesondere 
1984 im Jahr seines 50-jährigen Bestehens in vielfältiger Weise gedacht: 
in Veranstaltungen wie beispielsweise in Wuppertal2, auf großen inter-
nationalen Tagungen3, durch die Erarbeitung einer umfänglichen 
Kommentierung der Thesen4 sowie durch zahlreiche Publikationen, 

                                                        
   Barth, Karl: Was bedeutet Barmen heute? In: Junge Kirche 15 (1954), 482–

484, hier: 484. 
1   Vgl. Niemöller, Gerhard: Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evange-

lischen Kirche zu Barmen. Bd. 1: Geschichte, Kritik und Bedeutung der Sy-
node und ihrer Theologischen Erklärung (AGK 5). Göttingen 1959; ders. 
(Hg.): Die erste Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche zu 
Barmen. Bd. 2: Text – Dokumente – Berichte (AGK 6). Göttingen 1959. 

2   Vgl. Hauschild, Wolf-Dieter: Bekenntnis und kirchliche Identität. Das Jubi-
läum der Barmer Theologischen Erklärung 1934–1984. In: KJ 111 (1984), 
255–377, hier: 343–361. 

3   Z. B. Ders. / Kretschmar, Georg / Nicolaisen, Carsten (Hg.): Die lutherischen 
Kirchen und die Bekenntnissynode von Barmen. Referate des Internationalen 
Symposiums auf der Reisenburg 1984. Göttingen 1984. 

4   Durch den Theologischen Ausschuss der EKU wurden alle sechs Thesen aus-
führlich bearbeitet, vgl. z. B. Hüffmeier, Wilhelm (Hg.): Theologisches Votum 
der Evangelischen Kirche der Union – Bereich Bundesrepublik Deutschland 
und Berlin-West – zu Barmen V (Für Recht und Frieden sorgen. Auftrag der 



Siegfried Hermle  
 

116 

die die Erklärung beispielsweise für den Bereich der Erwachsenenbil-
dung5 oder den Schulunterricht6 erschlossen. Ein kleines, von Alfred 
Burgsmüller und Rudolf Weth besorgtes Bändchen zielte auf eine 
breite Leserschaft ab, da die Erklärung „für Gemeindeglieder im allge-
meinen schwer greifbar“ sei7, obwohl in „einigen Kirchen […] Kir-
chenälteste und Pfarrer auf sie verpflichtet“ würden. Verwiesen sei 
noch auf eine Publikation mit Texten Karl Barths zur Barmer Theolo-
gischen Erklärung, die Hilfen bieten sollte für die „Vergewisserung“ 
„des theologischen Sinnes und der kirchlichen Absicht“ der Thesen8. 
Herauszuheben ist zudem, dass im Kirchlichen Jahrbuch 1984 eine von 
Wolf-Dieter Hauschild zum Jubiläum der Erklärung unter der Über-
schrift „Bekenntnis und kirchliche Identität“ verantwortete Zusam-
menstellung einschlägiger Ausarbeitungen und Worte geboten wurde, 
die durch eine Bibliografie der zu Barmen erschienenen Titel ergänzt 
war9. Abgedruckt war in dieser Dokumentation auch ein „Wort an die 
Gemeinden zum Barmen-Gedenken 1984“, das gemeinsam von der 
Evangelischen Kirche in Deutschland und dem Bund der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR formuliert worden war. Zuletzt sei noch 

                                                        
Kirche und Aufgabe des Staates nach Barmen V). Gütersloh 1986; ders. / Balz, 
Heinrich (Hg.): Vorträge aus dem Theologischen Ausschuß der Evangeli-
schen Kirche der Union zu Barmen I und VI (Das eine Wort Gottes – Bot-
schaft für alle 1). Gütersloh 1994; ders. / EKU (Hg.): Votum des Theologi-
schen Ausschusses der Evangelischen Kirche der Union zu Barmen I und VI 
(Das eine Wort Gottes – Botschaft für alle 2). Gütersloh 1993; Ochel, Joachim 
u. a. (Hg.): Vorträge aus dem Theologischen Ausschuß der Evangelischen 
Kirche der Union zu Barmen IV (Der Dienst der ganzen Gemeinde Jesu 
Christi und das Problem der Herrschaft 1). Gütersloh 1999. 

5   Vgl. u. a. Stephan, Hans-Ulrich (Hg.): Das eine Wort für alle. Barmen 1934–
1984. Eine Dokumentation. Neukirchen-Vluyn 1986; Norden, Günther 
van / Schoenborn, Paul Gerhard / Wittmütz, Volkmar (Hg.): Wir verwerfen die 
falsche Lehre. Arbeits- und Lesebuch zur Barmer Theologischen Erklärung 
und zum Kirchenkampf. Wuppertal 1984. 

6   Vgl. u. a. Heft 1–2 der Zeitschrift „entwurf. Konzepte, Ideen und Materialien 
für den Religionsunterricht“ 15 (1984), das ganz dem Thema Barmen gewid-
met war. 

7   Burgsmüller, Alfred / Werth, Rudolf (Hg.): Die Barmer Theologische Erklä-
rung. Einführung und Dokumentation. Neukirchen-Vluyn 21984, 7. 

8   Barth, Karl: Texte zur Barmer Theologischen Erklärung. Zürich 1984, XXII. 
9   Vgl. Hauschild, Bekenntnis (wie Anm. 2) – die Bibliografie war von Carsten 

Nicolaisen erstellt worden. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 117 

auf die von Carsten Nicolaisen, dem Geschäftsführer der Evangeli-
schen Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte, 1985 vorge-
legte Studie verwiesen, die unter dem Titel „Der Weg nach Barmen“ 
die Entstehungsgeschichte der Theologischen Erklärung von 1934 de-
tailliert nachzeichnete10. Durch die Zusammenstellung einschlägiger 
zeitgenössischer Texte wurde in dieser Publikation sehr präzise das 
Werden des Bekenntnisses nachvollziehbar gemacht und eine Synopse 
der acht erhebbaren Textfassungen präsentiert, die zwischen dem 15. 
und dem 31. Mai 1934 erarbeitet worden waren11.  

War die Barmer Theologische Erklärung also 1984 – ich bin nahezu 
versucht zu sagen – omnipräsent, wurde sie doch nicht nur in Beiträgen 
zahlreicher bekannter Theologen bedacht – wie zum Beispiel bei 
Professoren wie Eberhard Jüngel, Klaus Scholder, Jürgen Moltmann, 
Berthold Klappert oder Pinchas Lapide12 – sondern auch in Gruß-
worten an Synoden durch Politiker gewürdigt – beispielsweise von 
Bundeskanzler Helmut Kohl, Altbundeskanzler Willy Brandt, den 
Ministerpräsidenten Uwe Barschel und Johannes Rau13 –, so stellt sich 
doch die Frage, wie sich nach Kriegsende eine Erinnerungskultur im 
Blick auf die Barmer Synode ausbildete – und zwar nicht in dem eher 
kleinen Kreis von Historikerinnen und Historikern sowie kirchlichen 
Verantwortungsträgerinnen und -trägern, sondern im ‚normalen‘ 
Kirchenvolk. 

Wie kann eine abstrakte Sache wie eine Theologische Erklärung in 
der Erinnerung präsent gehalten oder Nachgeborenen bekannt 
gemacht werden? Im Folgenden soll keine Rezeptionsgeschichte von 
Barmen vorgeführt14, sondern danach gefragt werden, wie dieser 

                                                        
10  Vgl. Nicolaisen, Carsten: Der Weg nach Barmen. Die Entstehungsgeschichte 

der Theologischen Erklärung von 1934. Neukirchen-Vluyn 1985. 
11  Vgl. ebd., 161–192. 
12  Vgl. jeweils Auszüge in Hauschild, Bekenntnis (wie Anm. 2): Jüngel: 272f.; 

Scholder: 271f.; Moltmann: 280f.; Klappert: 285f.; und Lapide: 286f. 
13  Vgl. jeweils Auszüge in ebd.: Kohl: 293–297; Brandt: 299f.; Barschel: 323–326; 

und Rau: 348f. 
14  Solche wurden bereits mehrfach erarbeitet, vgl. Schilling, Manuel: Das eine 

Wort Gottes zwischen den Zeiten. Die Wirkungsgeschichte der Barmer The-
ologischen Erklärung vom Kirchenkampf bis zum Fall der Mauer. Neukir-
chen-Vluyn 2005; ders.: Verdrängung, Instrumentalisierung, Auslegung. Zur 
Wirkungsgeschichte der Barmer Theologischen Erklärung nach 1945 in 
Deutschland. In: Hermle, Siegfried / Pöpping, Dagmar (Hg.): Zwischen 



Siegfried Hermle  
 

118 

Schlüsseltext vor dem Großereignis ‚50-jähriges Jubiläum‘ in der 
Öffentlichkeit präsent war. Wie wurde also – insbesondere für 
Kirchenmitglieder – vor 1984 eine Erinnerungskultur im Blick auf die 
Barmer Ereignisse initiiert? Untersucht werden soll dies durch eine 
Analyse der Berichterstattung über ‚Barmen‘ in kirchlichen Publika-
tionsorganen in den Jubiläumsjahren 1954, 1959, 1964 und 1974. 

 
2. Publikationsorgane und Autoren 

Um einen möglichst verlässlichen Überblick über die Berichterstattung 
zu Barmen zu bekommen, wurden zum einen überregionale kirchliche 
Presseorgane ausgewählt und zum anderen regionale Kirchenzeitungen 
betrachtet. Zu ersteren gehören die beiden einzigen Wochenzeitungen, 
die im Umfeld der evangelischen Kirche zu verorten sind: das ab 1948 
von Hanns Lilje herausgegebene „Sonntagsblatt“ – später „Deutsches 
Allgemeines Sonntagsblatt“ – sowie die 1948 mit auf Initiative von Eu-
gen Gerstenmaier begründete Wochenzeitung „Christ und Welt“. Als 
überregionale, ein breiteres Publikum ansprechende Zeitschriften wur-
den die „Junge Kirche“ – sie erschien wieder ab 1949 –, die „Refor-
mierte Kirchenzeitung“ und für den Bereich der DDR „Die Zeichen 
der Zeit. Evangelische Monatsschrift für Mitarbeiter der Kirche“ aus-
gewertet15. An regionalen Publikationsorganen wurden Blätter aus 
unierten und lutherischen Kirchen herangezogen: Für den Osten 
Deutschlands war es das „Berliner Sonntagsblatt. Die Kirche“, später 
„Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung“, die im Auftrag von 

                                                        
Verklärung und Verurteilung. Phasen der Rezeption des evangelischen Wider-
standes gegen den Nationalsozialismus nach 1945 (AKIZ B 67). Göttingen 
2017, 303–320, oder – oft erfrischend polemisch – Schneider, Thomas Martin: 
Wem gehört Barmen? Das Gründungsdokument der Bekennenden Kirche 
und seine Wirkungen (CuZ 1). Leipzig 2017. Mehlhausen untersuchte speziell 
die Rezeption in evangelischen Landeskirchen nach 1945, vgl. Mehlhausen, 
Joachim: Die Rezeption der Barmer Theologischen Erklärung in den evange-
lischen Landeskirchen nach 1945. In: Ders.: Vestigia Verbi. Aufsätze zur Ge-
schichte der evangelischen Theologie (AZK 72). Berlin / New York 1999, 
500–527. 

15  Die „Lutherischen Monatshefte“ erschienen erst ab 1962 und werden daher 
nicht berücksichtigt; 1964 erschien ein Beitrag von Friedrich Wilhelm Kant-
zenbach: „Die Barmer Theologische Erklärung von 1934 im gegenwärtigen 
Bekenntnisgespräch“ und 1974 drei Beiträge, die sich mit der Frage befassten, 
inwieweit Barmen für die Lutheraner Bekenntnischarakter haben müsste. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 119 

Bischof Otto Dibelius erschien; für den Westen Deutschlands „Der 
Weg. Evangelisches Sonntagsblatt für das Rheinland“, dann „Die Bot-
schaft. Hannoversches Sonntagsblatt“, für die Evangelisch-Lutheri-
sche Kirche in Bayern deren „Sonntagsblatt“ und für Württemberg die 
beiden dortigen Organe „Evangelisches Gemeindeblatt für Württem-
berg“ sowie das „Stuttgarter Evangelische Sonntagsblatt“, deren Ver-
breitungsgebiete sich ergänzten.  

Die ausgewählten regionalen Presseerzeugnisse spiegeln nicht nur 
die konfessionelle Vielfalt – uniert, reformiert und lutherisch – und die 
mit der Teilung Deutschlands sich ergebenden Verhältnisse, sondern 
sie bieten auch fünf der sechs auflagenstärksten Organe, wie eine 
Erhebung von 1970 zeigt16: Das „Gemeindeblatt für Württemberg“ 
hatte 178.371 Abonnenten, „Der Weg“ 91.213, das bayerische „Sonn-
tagsblatt“ 81.460, „Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung“, Berlin, 
wies eine Auflage von 70.226 Exemplaren aus und die in Hannover 
erscheinende „Evangelische Kirchenzeitung“ 42.21717. 

Die epd Zentralausgabe (ZA) bot zwar zu den relevanten Terminen 
Beiträge zu Barmen, doch sind diese lediglich Berichte über Ver-
anstaltungen, die – im Übrigen häufig in Wuppertal – stattfanden18. 
Daher wurde die epd ZA nicht weiter ausgewertet. 

                                                        
16  Vgl. Gertz, Roland: Echt aufgeschlossen. Eine Untersuchung über Mitglieder-

zeitschriften in der Evangelischen Kirche in Deutschland (Studien zur Christ-
lichen Publizistik VI). Erlangen 2001, 73; hier in Tabelle 3 die nachfolgenden 
Zahlen. 

17  Ergänzt sei, dass die „Nordelbische Kirchenzeitung“ mit 75.000 Abonnenten 
nicht in die Untersuchung mit aufgenommen wurde, da die lutherischen Kir-
chen mit den ausgewählten Zeitungen angemessen Berücksichtigung finden. 

18  Vgl. epd ZA Nr. 120 vom 26.5.1954: Die „Leitung der Evangelischen Kirchen 
im Rheinland [… habe] einer Anregung des Rates der Evangelischen Kirchen 
in Deutschland folgend, alle evangelischen Pfarrer aufgefordert, die Barmer 
Theologische Erklärung im Blick auf die 20-jährige Wiederkehr des Tages ih-
res Erlasses […] am 30. Mai im Gottesdienst zu verlesen.“ Oder: epd ZA 
Nr. 123 vom 31.5.1954: Bericht über den „Gemeindetag unter dem Wort“ in 
Wuppertal mit kurzen Referaten der Ansprachen von Martin Niemöller (Got-
tesdienst Unterbarmer Kirche) und Helmut Gollwitzer (Gemeindetag). 1959 
findet sich jeweils ein knapper Bericht über die in Wuppertal durchgeführte 
„Woche der Besinnung“ (epd ZA Nr. 118 vom 27.5.1959) und über zwei Ver-
anstaltungen in Wuppertaler Kirchen mit Bischof Otto Dibelius und Präses 
Joachim Beckmann (epd ZA Nr. 121 vom 1.6.1959). Ähnliche Berichte finden 
sich auch 1964 (epd ZA Nr. 120 vom 27.5.1964 und Nr. 123 vom 1.6.1964). 



Siegfried Hermle  
 

120 

Betrachtet man die elf ausgewählten Publikationsorgane im Blick auf 
die Häufigkeit von Berichten über die Barmer Ereignisse, so fällt auf, 
dass lediglich in vier Zeitschriften in jedem ‚Jubiläumsjahr‘ mindestens 
ein Beitrag publiziert wurde: „Junge Kirche“, „Der Weg“, „Sonntags-
blatt“ (Bayern) und „Die Kirche“.  
 

 1954 1959 1964 1974 

Junge Kirche 1 1 1 3 

Sonntagsblatt (Bayern) 1 1 1 1 

Der Weg (Rheinland) 1 1 2 1 

Die Kirche (Berlin-Branden-
burg) 

1 3 1 1 

 
In sechs Organen wurden zu unterschiedlichen Jubiläen zweimal Be-
richte aufgenommen. In drei der zuletzt genannten Zeitungen erschien 
1954 und zum 25-jährigen Jubiläum 1959 je ein Artikel, im ‚Jubiläums-
jahr‘ 1964 boten fünf Organe Beiträge zu ‚Barmen‘, während 1974 in 
lediglich zwei Berichten der Barmer Synode gedacht wurde; wobei in 
diesem Jahr auch die „Reformierte Kirchenzeitung“ ihren einzigen Bei-
trag im untersuchten Zeitraum abdruckte.  
 

 1954 1959 1964 1974 

Sonntagsblatt 1 1 0 0 

Christ und Welt 0 1 1 0 

Zwischen den Zeiten 1 0 1 0 

Ev. Gemeindebl. Württem-
berg 

0 0 1 1 

Stuttgarter Ev. Sonntagsblatt 0 1 1 0 

Botschaft (Hannover) 1 0 1 0 

Reformierte Kirchenzeitung 0 0 0 1 

                                                        
Lediglich 1974 wurde in Nr. 101 vom 28.5.1974 ein von Werner Koch ver-
fasster kurzer Beitrag geboten: „Der ‚Ruf in die Freiheit‘. Vor 40 Jahren wurde 
die ‚Theologische Erklärung von Barmen‘ verabschiedet“ und in Nr. 103 vom 
30.5.1974 ein Bericht über eine Ansprache von Bischof Kurt Scharf, der vor 
einem Pfarrkonvent die Thesen ausgelegt und darauf verwiesen habe, dass er 
im Gegensatz zu Äußerungen der Bekenntnisbewegung „Kein anderes Evan-
gelium“ der Meinung sei, dass „[g]egenwärtig kein Bekenntnisnotstand in der 
Kirche“ herrsche. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 121 

 
Insgesamt ist es erfreulich festzustellen, dass in den elf ausgewerteten 
Zeitschriften nach lediglich sieben Artikeln 1954 die Zahl der Beiträge 
zunächst auf neun 1959 und zehn im Jubiläumsjahr 1964 anstieg, um 
dann allerdings 1974 wieder auf acht zurückzugehen. 

Blickt man auf die Autoren der Beiträge, so fällt auf, dass häufig 
Personen verantwortlich zeichneten, die selbst an der Barmer Ver-
sammlung teilgenommen hatten oder aber über ihr Engagement in der 
Bekennenden Kirche als glaubhafte Zeugen jener Ereignisse gelten 
konnten. Zunächst ist Karl Barth zu nennen, von dem 1954 eine Rund-
funkrede in der Zeitschrift „Junge Kirche“ abgedruckt wurde. Eben-
falls 1954 berichteten Martin Albertz und Eberhard Klügel über ihre 
Eindrücke von der Barmer Synode. 1959 wurden Hans Asmussen, 
Eduard Putz, Kurt Scharf und Wilhelm Niemöller sowie der Bon-
hoeffer-Schüler Wilhelm Rott für Beiträge aufgeboten und 1964 ergrif-
fen nochmals Kurt Scharf und Eduard Putz sowie der Württemberger 
Alfred Leikam das Wort. 1974 schließlich wurden Artikel von Wilhelm 
Niemöller, seinem Bruder Martin sowie Wilhelm Niesel veröffentlicht. 
Diese Autoren sollten wohl aufgrund ihrer Bekanntheit für eine 
Beachtung der publizierten Beiträge sorgen und die Erinnerung an 
‚Barmen‘ präsent halten bzw. bekannt machen. 

 
3. 1954: Barmen, „… auch fernerhin gebotenes Zeugnis“ 

Karl Barth beklagte in einer in der Zeitschrift „Junge Kirche“ abge-
druckten Rundfunkrede vom 30. Mai 1954, dass manche „so vieles ver-
gessen“ hätten, „was in jenen Jahren geschehen ist.“19 Polemisch stellte 
er die Frage: „Was könnte uns Barmen heute bedeuten, wenn uns bei 
irgend einem Anlass die Augen dafür aufgehen sollten, was damals ge-
schehen ist“20? Sicher sei keiner „christliche[n] Heldentat“ zu geden-
ken, da es „auch in jenen Barmer Tagen viel allzu menschliche Schwä-
che, Eitelkeit und Uneinigkeit“ gegeben habe. Freilich täusche sich, wer 
diese Erklärung nur als „eine aus Not und Verlegenheit der damaligen 
Zeit“ geborene „praktische Behilfsmaßnahme“ ansehe, da in diesem 

                                                        
19  Barth, Barmen (wie Anm. ), 482. – Im Folgenden werden die Beiträge aus 

den ausgewählten Publikationsorganen immer nach den Autoren zitiert; sind 
keine Autoren genannt, so wird ein Verweis auf die jeweilige Ausgabe der 
Zeitschrift geboten. 

20  Ebd., 483. 



Siegfried Hermle  
 

122 

Text für die Zukunft der Kirche „Bindendes und Verpflichtendes aus-
gesprochen“ worden seien. In Einleitung und Schluss der Erklärung 
werde „von einem ‚Bund‘ der traditionellen Konfessionskirchen gere-
det“. Es sei also von keiner Union gesprochen worden, aber doch sei 
in diesem Bekenntnis etwas zusammengefügt und diese Einheit sei „in 
sechs wahrhaftig wichtigen und gehaltvollen theologischen Sätzen zum 
Ausdruck gebracht“ worden. Diese ließen zwar die konfessionellen 
Verschiedenheiten nicht verschwinden, doch könnten sie „ihre kir-
chentrennende Schärfe“ verlieren. Die Thesen könnten Anlass sein, 
„heute bei aller Ehrfurcht vor den Vätern ein wenig dankbar und mutig 
vorwärts, statt wie gebannt hinter sich zu blicken.“ Nach einer knappen 
Skizze der sechs Sätze, deren jeweilige Aktualität herausgestellt wurde, 
folgerte Barth, die „Erklärung könnte, dürfte und müsste uns heute so 
aktuell oder noch aktueller sein als 1934“21. Die Barmer Erklärung sei 
„wohl das Werk einer gewissen Geistesgegenwart“ gewesen und – eine 
solche auch bei den heutigen Hörern vorausgesetzt – „könnte, dürfte 
und müsste“ die Erklärung „eigentlich auch 1954 kein totes noch stum-
mes, sondern ein sehr lebendig sprechendes Dokument sein“. 

Martin Albertz nahm in seinem Beitrag in „Die Zeichen der Zeit“ 
zunächst eine historische Einordnung des Ortes der Bekenntnissynode 
vor, indem er auf die drei dort wirkenden Pastoren – Paul Humburg, 
Karl Immer und Harmannus Obendiek – verwies und daran erinnerte, 
dass sich in Barmen bereits im Dezember 1933 1.200 Männer unter-
schiedlichen Bekenntnisses versammelt hätten, um zu bekennen, dass 
es für die Kirche „kein anderes Fundament als die Offenbarung Gottes 
in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments“ gebe22. Auch 
seien dort der erste rheinisch-westfälische Gemeindetag sowie die erste 
freie reformierte Synode durchgeführt worden. Letztere habe eine 
ebenfalls von Barth verfasste Erklärung verabschiedet23, in der die 
natürliche Theologie abgewehrt, die Irrlehre der Deutschen Christen 
zurückgewiesen und jedem Konfessionalismus der Abschied gegeben 
wurde. Ausführlich entfaltete Albertz im Folgenden die Schwierig-

                                                        
21  Ebd., 484. 
22  Albertz, Martin: Barmen. In: Die Zeichen der Zeit. Evangelische Monats-

schrift für Mitarbeiter der Kirche 8 (1954), 164. 
23  Vgl. Hermle, Siegfried / Thierfelder, Jörg (Hg.): Herausgefordert. Dokumente 

zur Geschichte der Evangelischen Kirche in der Zeit des Nationalsozialismus. 
Stuttgart 2008, 198–202. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 123 

keiten im Umfeld der Entstehung der Barmer Theologischen Erklä-
rung sowie die Differenzen innerhalb des ‚Bekenntnislagers‘ und 
fragte, ob diese denn „das Ziel, das sie sich vor zwanzig Jahren gesteckt 
hatte, in der Folgezeit erreicht“ habe24. Die Synode habe zwar nicht 
den Reichsbischof beseitigen können, doch wurde zunächst „die Bru-
derschaft zwischen den zerstörten und intakten Kirchen“ erreicht, 
wenngleich diese ein Problem bliebe. 1936 habe die Oeynhauser 
Synode den Zwiespalt offenkundig werden lassen25, und insbesondere 
die Distanzierung der Landesbischöfe von der Erklärung der 
Vorläufigen Kirchenleitung angesichts der Kriegsgefahr 1938 habe zur 
schärfsten Krise in der Bekennenden Kirche geführt26. Es sei das 
Verdienst von Landesbischof Theophil Wurm gewesen, „mit seinem 
Einigungswerk eine erneute Annäherung“ herbeizuführen. Dies habe 
dafür den Weg bereitet, dass in der Grundordnung der EKD und in 
Grundordnungen der Landeskirchen auf Barmen verwiesen worden 
sei. Es sei freilich zu fragen, was „davon nur Fassade […] und wieviel 
davon in das Leben der Gemeinden übergegangen“ sei27. Ausführlich 
entfaltete Albertz schließlich, dass durch Barmen die „Lehre der Staats-
omnipotenz“ zurückgewiesen und eine klare „Grenze zwischen Staat 
und Kirche“ markiert worden sei28. Auch sei deutlich geworden, „daß 
eine Kirche, wenn sie ganz unpolitisch das Evangelium zu verkünden 
unternimmt, ganz politisch wird.“ Albertz verwies auf den „eigen-
tümliche[n] Segen“, dass Kirchen, die mit der Bekennenden Kirche 
zusammen Widerstand geleistet hätten, „in einer selbstverständlichen 
brüderlichen Kampfgemeinschaft“ stünden. Er verwies auf die nor-
wegische Kirche, die Generalssynode der Niederländischen Refor-
mierten Kirche sowie auf die amerikanische Presbyterianer-Synode, die 
Erklärungen im Geist des Bekenntnisses von Barmen verabschiedet 
hätten. Abschließend betonte er im Blick auf die „theologische 
Bedeutung von Barmen“, dass sie „zur Besinnung auf Gottes Wort“ 
gerufen habe und die „Theologie des Wortes“ zu „einer ökumenischen 
Theologie [führe], die von Barmen herkommt“29. 

                                                        
24  Albertz, Barmen (wie Anm. 22), 166. 
25  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 328–335. 
26  Vgl. ebd., 455–457, 461. 
27  Albertz, Barmen (wie Anm. 22), 166f. 
28  Ebd., 167. 
29  Ebd., 168. 



Siegfried Hermle  
 

124 

Einen kritischen Zugang zur Barmer Erklärung wählte der Autor des 
„Sonntagsblatts“; er titelte: „Zwielicht über Barmen“. Herausgestellt 
wurde, dass zwar die Lage von 1934 „eindeutig“ gewesen sei, heute 
freilich sei diese „vieldeutig“30. Begründet wurde dies damit, dass viele 
– auch Karl Barth – „eigentümlich apologetisch von Barmen“ sprächen 
und oft begegneten einem „die defensiven Bemerkungen […], daß Bar-
men noch heute gültig sei“. Nötig seien diese Beteuerungen, da die in 
Barmen „veröffentlichten Sätze ja keineswegs ein umfassendes ‚Be-
kenntnis‘ darstellen, sondern nur gegenüber einer zeitgenössischen 
Ketzerei das Wort des Evangeliums bezeugen wollten“. Das eigentli-
che Problem sei darin zu sehen, dass zwischenzeitlich 20 Jahre verflos-
sen seien. Daher sei zu fragen, ob „diejenigen, die sich auf Barmen be-
rufen und berufen haben, es in der rechten Weise getan“ hätten oder 
„nicht manchmal aus Barmen einen neuen Konfessionalismus“ herlei-
teten. Zudem werde das Bekenntnis „oft in polemischer Weise gegen 
die lutherischen Kirchen geltend gemacht“. Man müsse die bittere 
Wahrheit aussprechen und die Frage stellen, ob es wirklich zutreffe, 
„dass sich die Wege innerhalb der EKD am Bekenntnis geschieden 
hätten?“ Wenn beispielsweise „die geistige Bilanz der letzten Synode 
der EKD“ ausschließlich an „politische[n] Erwägungen“ gemessen 
werde, und die „Frage nach der Vollmacht der Verkündigung“ keine 
Rolle mehr spiele, so würden hier „fremde Dinge für wichtiger“ gehal-
ten als der eigentliche Auftrag der Kirche. Nötig sei „eine Besinnung 
auf die Situation und die Erklärung von Barmen […], die in völliger 
Freiheit von jeglichem Präjudiz, also in echter Bußfertigkeit, ge-
schieht.“ Und die Probe bestehe schlicht darin, „ob man bereit ist, die 
eigene Buße zu vollziehen oder nur anderer Leute Buße zu tun“.  

Die vier in regionalen Kirchenzeitungen erschienenen Beiträge 
legten vor allem Wert darauf, regionale Bezüge herzustellen und die 
aktuelle Bedeutung der Barmer Synode zu betonen. 

Das bayerische „Sonntagsblatt“ bot auf einer ganzen Seite Infor-
mationen zur „Barmer Bekenntnissynode 1934“31. Ausführlich wurde 
einleitend auf die Hintergründe und die Ursachen für die Synode 

                                                        
30  N. N.: „Zwielicht über Barmen“. In: Sonntagsblatt Nr. 22 vom 30.5.1954, 23. 

Hierin auch die folgenden Zitate. 
31  E. F.: Die Barmer Bekenntnissynode 1934. In: Sonntagsblatt für die Evange-

lisch-Lutherische Kirche in Bayern. Nr. 26 vom 27.6.1954. Hierin auch die 
folgenden Zitate. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 125 

verwiesen sowie deren Verlauf nachgezeichnet. Kurz skizziert wurde 
der Inhalt der verabschiedeten Texte und als lokaler Bezug darauf 
verwiesen, dass zu dem die Synode abschließenden „Gemeindetag 
‚Unter dem Wort‘“ auch „23 Kandidaten des Nürnberger Prediger-
seminars […] nach Barmen gekommen“ waren. Hervorgehoben war 
ferner, dass der bayerische Oberkirchenrat Thomas Breit sowie Eduard 
Putz „maßgebliche Mitarbeiter“ an den sechs Leitsätzen gewesen seien. 
Diese hätten herausgestellt, „daß der in der Heiligen Schrift bezeugte 
Jesus Christus das eine Wort Gottes“ sei. Die Synode habe „sich zu 
dem Anspruch des Herrn auf unser ganzes Leben“ und „zu der 
Bruderschaft im Glauben“ bekannt; auch wurde festgestellt, „daß die 
Ämter in der Kirche keinen Herrschaftsanspruch“ zuließen sowie die 
„Grenze des Staates nach dem biblischen Urteil“ aufwiesen. Bedeut-
sam für die Gegenwart sei, dass in der Situation der „Bedrohung der 
Kirche Lutheraner, Reformierte und Unierte, ohne daß ihr jeweiliges 
Bekenntnis angetastet wurde, zu einem gemeinsamen Wort sich 
zusammenfinden konnten“. Sie hätten eine klare Trennungslinie 
zwischen dem fixiert, „was der Kirche und was des Staates ist“ sowie 
„eine deutliche Abgrenzung gegenüber der Bewegung der Deutschen 
Christen“ vollzogen. Abschließend wurden noch heutige Versuche 
zurückgewiesen, „Barmen eine Auslegung zu geben, die wider die 
Tatsachen steht“. Die Synodalen selbst bezeugten, dass man „weder 
eine neue Kirche gründen, noch eine Union schaffen“ wolle und sie 
gaben „ein klares Zeugnis“ dafür ab, „wie hoch sie die Bekenntnisse 
der Reformation gewertet haben“. Sie dachten „nicht daran […], mit 
Barmen einen anderen Weg zu gehen als den Weg auf dem Grund der 
Heiligen Schrift und der Bekenntnisse der evangelischen Kirchen.“ 

Im hannoverschen Sonntagsblatt „Die Botschaft“ war auf der 
Titelseite unter einem Bild der Barmer Kirche ein mit „Barmen!“ über-
schriebener Beitrag von Eberhard Klügel wiedergegeben. Klügel, selbst 
Teilnehmer der Synode, skizzierte eingangs die historische Situation im 
Frühjahr 1934, als Reichsbischof Ludwig Müller versucht habe, die 28 
evangelischen Landeskirchen „zusammenzuschweißen“32. Auch er 
stellte ausdrücklich einen lokalen Bezug her, wenn er darauf verwies, 

                                                        
32  Klügel, Eberhard: Barmen! Der 20jährige Erinnerungstag an eine denkwürdige 

Synode. In: Die Botschaft. Hannoversches Sonntagsblatt. Kirchenblatt der 
Evang.-Luth. Landeskirche Hannovers 9 (1954) vom 30.5.1954. Hierin auch 
die folgenden Zitate. 



Siegfried Hermle  
 

126 

dass Landesbischof August Marahrens dem Eingliederungsversuch der 
hannoverschen Landeskirche widerstanden habe. In dieser „Stunde 
schwerster Bedrohung“ hätten sich in Barmen 140 Synodale aus 19 
Kirchen versammelt, wobei Hannover „eine Gruppe von 6 Männern, 
je zur Hälfte Theologen und Laien“, entsandt habe. Drei Dinge seien 
in Barmen wichtig gewesen: Zum einen habe die Synode „der heid-
nischen Zersetzung des christlichen Erbes bis weit in die Gemeinden 
hinein […] ein klares Bekenntnis zu Christus dem Gekreuzigten und 
Auferstandenen“ entgegengestellt. Zum anderen habe sie „den Pfar-
rern und Gemeinden das Gewissen […] zum offenen Zeugnis für die 
Wahrheit“ geschärft und „zum dritten [… habe] sie auch die Ver-
antwortung für die rechte Gestalt und Ordnung der Kirche“ geweckt. 
Es sei deutlich geworden, dass es nicht um „Pfaffengezänk“, sondern 
„um eine Entscheidung für oder wider Christus“ gehe. Dies werde in 
den Thesen pointiert zum Ausdruck gebracht, die das Führerprinzip in 
der Kirche zurückgewiesen und jeder Vermengung von Kirche und 
Staat widersprochen hätten. Heute sei deutlich, dass die Barmer Sätze 
„einer besonderen und klaren Auslegung von der Schrift und von den 
Bekenntnissen her bedürfen.“ Denn in jener Stunde hätten zwar „die 
verschiedenen evangelischen Bekenntniskirchen gemeinsam“ geredet, 
doch sollten die Sätze „nicht ohne Verbindung mit den Bekenntnissen 
der Reformationszeit verstanden und ausgelegt werden.“ Die Erklä-
rung, die ihre Entstehung wesentlich Karl Barth verdanke, lasse „in 
manchen Dingen hinsichtlich des Verhältnisses von Kirche und Welt, 
Glaube und Offenbarung, Gesetz und Evangelium noch Fragen 
offen“. So dürfe Barmen nicht „gegen die lutherische oder reformierte 
Gebundenheit der Landeskirchen“ ausgespielt werden. Es gelte daher, 
„wie die Synode von Barmen sagte, ‚Gott befehlen‘, ob und wann er 
uns ein Neues schenken will“. 

Auf der Titelseite des Berliner Sonntagsblatts „Die Kirche“ wurde 
am 23. Mai 1954 nicht nur auf zahlreiche in Berlin durchgeführte 
Gedenkfeiern verwiesen, sondern auch in einem von Oberkonsistorial-
rat Erich Andler verfassten Beitrag der Barmer Ereignisse gedacht. 
Unter der Überschrift „... auch fernerhin gebotenes Zeugnis“ entfaltete 
Andler knapp die Ereignisse in Barmen, um dann darauf zu verweisen, 
dass auf die Erklärung der Synode in der Grundordnung der EKD und 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 127 

der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg verwiesen werde33. 
Die Bekenntnisse der Reformation seien für viele Christen „längst zu 
verstaubten, wunderlichen Sätzen geworden“. Nun aber sei aus der 
Mitte der Gemeinde „durch das Leiden der bekennenden Christen 
inmitten einer Sperrzone des Hasses“ ein Bekenntnis entstanden, 
dessen große Kraft auch „manche unserer Nachbarkirchen“ bestätigt 
hätten. Eine äußerst knappe Zusammenfassung der sechs Sätze schloss 
mit der Feststellung, „daß es sich hier um ganz aktuelle Fragen“ 
handele, daher sei es „gut, sich damit bekanntzumachen“. 

Das im Bereich der rheinischen Landeskirche erscheinende Sonn-
tagsblatt „Der Weg“ zeigte am 30. Mai 1954 auf seiner Titelseite ein 
Bild der Gemarker Kirche in Barmen nach den Kriegszerstörungen. 
Zugleich wurde auf den Artikel „Was bedeutet ‚Barmen‘ heute?“ ver-
wiesen, der auf Seite 3 platziert und von Superintendent Johannes Fach 
verfasst worden war. Fach erklärte seinen Leserinnen und Lesern 
zunächst die Situation des Jahres 1933. Die Einsetzung Ludwig Mül-
lers, eines Vertrauten Hitlers, zum Reichsbischof habe unverhohlene 
Rechtsübertretungen und Gewaltakte mit sich gebracht, die „mit dem 
Wesen der Kirche unvereinbar“ gewesen seien34. Daher hätten „sich 
Abgeordnete aus allen Landeskirchen zur ersten Bekenntnissynode“ 
versammelt. Diese hätten mit ihrem Bekenntnis die Irrlehren der 
Deutschen Christen abgelehnt. Zudem sei in einer zweiten Erklärung 
zur Rechtslage35 festgestellt worden, „daß das Reichskirchenregiment 
die Grundlage der Kirche verlassen und sich zahlreicher Rechts- und 
Verfassungsbrüche schuldig gemacht habe.“ Diese Beschlüsse hätten 
neben „der Abwehr nach außen“ auch „eine tiefgreifende inner-
kirchliche Bedeutung“ gehabt. Erstmals hätten „Glieder lutherischer, 
reformierter und unierter Kirchen gemeinsam geredet“, wobei es 
freilich „nicht ihr Wille [gewesen sei], eine neue Kirche zu gründen 
oder eine Union zu schaffen“. Der „Bekenntnisstand der einzelnen 
Kirchen sollte nicht aufgehoben werden.“ Die in der NS-Zeit aufge-
brochenen Auseinandersetzungen seien noch nicht abgeschlossen. 

                                                        
33  Vgl. Andler, Erich: … auch fernerhin gebotenes Zeugnis. 20 Jahre Barmer 

Theologische Erklärung. In: Berliner Sonntagsblatt Die Kirche. Nr. 21 vom 
23.5.1954. 

34  Fach, Johannes: Was bedeutet „Barmen“ heute? In: Der Weg. Nr. 22 vom 
30.5.1954. Hierin auch die folgenden Zitate. 

35  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 204f.  



Siegfried Hermle  
 

128 

Zahlreiche Kirchen hätten nach 1945 die Barmer Erklärung „bei der 
Neuerarbeitung ihrer Kirchenordnung ausdrücklich neben den 
reformatorischen Bekenntnissen als für sie verpflichtend“ angeführt. 
Den „auf Barmen verpflichteten Gemeinden und Kirchen“ sei heute 
„der Weg […] zu einer falschen Betonung der Konfessionen“ ver-
sperrt. Zudem seien sie ermahnt, dem Staat „in neuer Weise [zu] 
begegnen“, da „die Kirche den absoluten Herrschaftsanspruch Jesu 
erneut bezeugen“ müsse. Auch wenn dies oft als „unzulässige 
Einmischung“ angesehen werde, so habe die Kirche doch das ihr 
aufgetragene Wächteramt wahrzunehmen.  

Zwanzig Jahre nach der Synode von Barmen wurde die Erinnerung 
an dieses Ereignis in Zeitschriftenbeiträgen zum einen durch eine 
historische Einordnung der Synode vorgenommen, um den Leserin-
nen und Lesern Zugang zu der damaligen Situation zu ermöglichen. 
Zum anderen wurde auf verschiedene inhaltliche Aspekte abgehoben, 
wobei insbesondere die Frage des Konfessionalismus zentral war. So 
wurde betont, dass mit den Barmer Sätzen der kirchentrennenden 
Schärfe der Bekenntnisse, die bislang in der evangelischen Kirche 
prägend gewesen sei, ihre Spitze genommen worden sei. Freilich sei in 
Barmen keine neue Kirche oder gar eine Union geschaffen worden. 
Weiter wurde durch den Verweis auf regionale Bezüge eine 
Identifikation der Leserinnen und Leser mit den Vorgängen in Barmen 
ermöglicht, deren Bedeutung für die Ökumene herausgestellt sowie 
darauf abgehoben, dass mit ‚Barmen‘ eine neue Verhältnisbestimmung 
von Staat und Kirche vorgenommen worden sei. Kritisch angemerkt 
wurde, dass einer einseitigen Vereinnahmung des Barmer Textes 
hinsichtlich einer politischen Positionierung der Kirche oder einer 
Kritik an der lutherischen Kirche entgegengetreten werden müsse; 
auch wurden die Zerwürfnisse in der Bekennenden Kirche angeführt. 
Sämtliche Autoren waren bestrebt, die Erinnerung an diesen Text mit 
dessen gegenwärtiger Bedeutung und Relevanz zu verbinden, wobei 
letztere freilich allenfalls angedeutet wurden. So lag Barth daran, den 
Barmer Text von einem Heldensockel herunterzuholen: Er könne 
einen Weg in die Zukunft weisen und müsse für die gegenwärtige 
Kirche fruchtbar gemacht werden! 

 
 
 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 129 

4. 1959: ‚„Barmen‘ hat langen Atem“ 

Im Rahmen des 25-jährigen Jubiläums 1959 würdigten die beiden über-
regionalen Wochenzeitungen „Christ und Welt“ sowie „Sonntagsblatt“ 
die Barmer Ereignisse. In „Christ und Welt“ legte Hans Asmussen 
seine Erinnerungen an die Barmer Synode dar. Er berichtete über die 
schwierigen Vorarbeiten, das Treffen in Frankfurt mit Thomas Breit 
und Karl Barth, bei dem der Entwurf erarbeitet wurde, sowie über sein 
anschließendes Gespräch mit Hermann Sasse in Erlangen, der den 
Entwurf jedoch strikt abgelehnt habe. Zentral sei die Zurückweisung 
der Deutschen Christen, einer „Ausgeburt des Liberalismus“ gewesen, 
wobei nur wenige erkannt hätten, dass man „es damals schon mit dem 
ganzen Nationalsozialismus zu tun“ hatte36. Auf der Synode in Barmen 
hing die Annahme des Textes von den Lutheranern ab, für die ein klei-
ner Ausschuss die einzelnen Punkte nochmals diskutierte. Asmussen 
legte Wert darauf hinzuweisen, dass ihm sowohl der kämpferische Uni-
onismus von Martin Niemöller als auch der Konfessionalismus bei-
spielsweise Hans Meisers fremd gewesen seien. Die Frage der Konfes-
sion habe daher in seinem einleitenden Vortrag eine große Rolle ge-
spielt. Asmussen hob hervor, dass „das Entscheidende am ‚Barmer Be-
kenntnis‘ [… nicht das gewesen sei], was drinnen steht, sondern die 
Tatsache, dass die Vielen gemeinsamen sprachen und bekannten“ – 
dies habe sich „so nicht einmal in der Reformation ereignet.“ Der 
Frage, ob die Barmer Erklärung überhaupt ein Bekenntnis sei, begeg-
nete Asmussen mit dem Hinweis, „dass die Vokabel ‚Bekenntnis‘“ 
nicht eindeutig sei, und mit der Feststellung, dass man unbestritten „in 
Barmen etwas ‚bekannt‘“ habe. Asmussen stellte klar: „Wir ‚überließen 
es Gott‘, was dieses gemeinsame Sprechen bedeuten könnte.“ 

Im „Sonntagsblatt“ wurde auf ‚Barmen‘ lediglich in einem – freilich 
auf der Titelseite platzierten – Beitrag verwiesen, der auch „die 400-
Jahr-Feier der Reformierten National-Synode von Frankreich“ thema-
tisierte37. Beide seien, so der Autor H. L. – wohl der Herausgeber 
Hanns Lilje selbst –, „Ausdruck des vielgestaltigen gemeinsamen Erbes 
der Reformation“. Lobend wurde im Blick auf die Barmer Bekenntnis-

                                                        
36  Asmussen, Hans: Vor 25 Jahren. Erinnerungen eines Teilnehmers an der Bar-

mer Synode vom 31. Mai 1934. In: Christ und Welt Nr. 22 vom 28.5.1959. 
Hierin auch die folgenden Zitate. 

37  L[ilje], H[anns]: Gemeinsames Erbe. In: Sonntagsblatt Nr. 23 vom 7.6.1959. 
Hierin auch die folgenden Zitate. 



Siegfried Hermle  
 

130 

synode hervorgehoben, dass das Presbyterium der Gemarker Kirche 
„den sachlichen und zugleich klarsten Weg der Erinnerung an jene 
Tage gewählt“ habe: „eine biblische Woche unter dem Motto: ‚Die 
Kirche vor ihrem Richter‘“. Die Gemeinde habe eine „starke, im 
besten Sinn calvinistische Prägung“ und sie zeichne daher ein starker 
„Sinn für die Verantwortung des Laien, besonders der Presbyter“ aus. 
Wo so „entschlossen auf die Sache geblickt“ werde, da müsse „die 
Erinnerung an ‚Barmen‘ nicht mehr unter dem Zwielicht bleiben“, das 
im Gedenkartikel 1954 thematisiert worden war, sondern könne „zu 
einem neuen Impuls brüderlicher Einmütigkeit werden“.  

In der „Jungen Kirche“ stellte Wilhelm Niemöller in einem umfäng-
lichen Artikel mit dem Titel „Gestalten der Barmer Bekenntnissynode“ 
nach einem knappen Verweis auf die „Vorgeschichte“ der Versamm-
lung die „Väter von Barmen“ vor38. Die Bedeutung beispielsweise von 
Karl Immer, Martin Niemöller, Karl Barth, Hans Asmussen, der 
Landesbischöfe Theophil Wurm und Hans Meiser, der Juristen Eber-
hard Fiedler, Wilhelm Flor und Hans Meinzolt veranschaulichte er mit 
einer Skizze des jeweiligen Engagements in den damaligen Auseinan-
dersetzungen. Erwähnenswert war ihm zudem, dass von den 139 
Abgeordneten – 86 Theologen und 53 Älteste – nur 40 das Wort er-
griffen, im Übrigen Barth kein einziges Mal. Resümierend stellte 
Niemöller heraus, dass die Gemeinde in Barmen präsent war, denn 
nicht „die Bekenntnissynode brauchte die Gemeinden aufzurufen, 
sondern die Gemeinden riefen die Bekenntnissynode zusammen“39. 
Und solange die Erklärung vom 31. Mai als „ein gutes, echtes, 
biblisches Zeugnis“ anerkannt werde, werde man „fröhlich bereit sein 
mit denen, die früher einmal zustimmten, und mit denen, die heute ihr 
Ja sagen, den zu preisen der in dieser Erklärung gepriesen wird als Weg, 
Wahrheit und Leben.“ 

Die regionalen Kirchenzeitungen widmeten sich in ganz unter-
schiedlicher Weise dem 25-jährigen Jubiläum. Im „Stuttgarter Evan-
gelischen Sonntagsblatt“ erinnerte ein eher kurzer Beitrag auf Seite 4 
im Rahmen der „Kirchliche[n] Umschau“ an die Bekenntnissynode 
und deren theologische Erklärung, in dem betont wurde, man wolle 

                                                        
38  Niemöller, Wilhelm: Gestalten der Barmer Bekenntnissynode. In: Junge Kirche 

20 (1959), 231. 
39  Ebd., 238. Hierin auch die folgenden zwei Zitate.   



Die Barmer Theologische Erklärung  
 131 

nicht „die damalige kirchengeschichtliche Entwicklung“ nachzeichnen, 
da sich die „Lage der Kirche […] seitdem beträchtlich gewandelt“ 
habe40. Auch sei Barmen nicht „vor Missbrauch gefeit, wie das Beispiel 
des ‚Bundes evangelischer Pfarrer in der DDR‘“ zeige41, noch könne 
„man in einer bloß formalen Wiederholung der Barmer Erklärung […] 
das Heil der Kirche erblicken“. Drei Punkte seien von dauerhafter 
Bedeutung: Die Erklärung sei „sowohl von lutherischen, als auch von 
reformierten und unierten Christen unterschrieben“ worden, dann sei 
dieses Bekenntnis streng christologisch gefasst und betone, dass der 
Staat keinem „anderen Herrn verantwortlich wäre als dem, der der 
Herr der Kirche ist.“ Zudem hätten die „unterzeichnenden 
‚Kirchenführer‘ […] an die Gemeinden“ appelliert und „ausdrücklich 
um deren Zustimmung und Mitbekenntnis“ gebeten.  

Im „Sonntagsblatt“ für die Evangelisch-Lutherische Kirche in 
Bayern bot Eduard Putz eine „Rückschau auf die Bekenntnissynode“, 
in der er knapp auf die Entstehungsumstände der Theologischen 
Erklärung verwies, um dann auf die furchtbare „Bedrohung der 
Christengemeinde heute in Mitteldeutschland“ zu verweisen42. Man 
habe „damals als bayerische Lutheraner gerade im Hören auf unsere 
Bekenntnisschriften“ erkannt, dass man „unseren letzten Trost und 
unseren Frieden mit Gott nicht aus unserer Rasse, nicht aus unserem 
Volkstum, nicht aus unserer Partei“ und auch „nicht aus unserer 
modernen Weltanschauung, aus unserem Sozialismus, aus unserem 
Humanismus“ oder der „glühenden Zukunftshoffnung der kommu-
nistischen ‚Friedensfront‘“ haben könne, sondern „allein im Blute des 
Lammes“. Habe damals der Staat versucht, sich die Kirche zu unter-
werfen, so sei dies „heute auch das eigentliche und letzte Ziel der 
östlichen Machthaber“. Daher stelle sich die Frage nach der Grenze 
des Staates mit erneuter Schärfe. Wichtig war Putz noch der Hinweis, 
dass dieses gemeinsame Zeugnis nicht zur „Gründung einer Unions-

                                                        
40  N. N.: Kirchliche Umschau. In: Stuttgarter Evangelisches Sonntagsblatt. Nr. 

22 vom 31.5.1959, 4. Hierin auch die folgenden Zitate. 
41  Vgl. zum Bund Lapp, Peter Joachim: Deutsche Christen in Rot? Ulbrichts 

Pfarrerbund – Dokumentation und Analyse. Aachen 2023.  
42  Putz, Eduard: Um Wahrheit, Einheit und Freiheit der Kirche. Das Ja der Lu-

therischen Bekenntniskirche von Bayern zu Barmen / Rückschau auf die Be-
kenntnissynode vor 25 Jahren. In: Sonntagsblatt für die Evangelisch-Lutheri-
sche Kirche in Bayern vom 21.6.1959. Hierin auch die folgenden Zitate. 



Siegfried Hermle  
 

132 

kirche“ führen wollte. Mit der Gründung der Evangelischen Kirche in 
Deutschland hätten die Landesbischöfe Wurm und Meiser „in dank-
barer Verantwortung das lebendige und bleibende Erbe der Christus-
bewegung von Barmen weitergetragen“. Heute sei zu fragen, wo „wir 
[…] Schrift und Bekenntnis“ verleugneten, Schwärmereien, Ideologien 
oder Weltanschauungsgeistern anhingen. Beigegeben war diesen Aus-
führungen noch ein vollständiger Abdruck der Thesen der Erklärung 
von 1934. 

Das evangelische Sonntagsblatt für das Rheinland, „Der Weg“, bot 
in seiner Ausgabe vom 31. Mai 1959 auf Seite 1 ein Bild der Gemarker 
Kirche in Wuppertal und im Blatt einen ausführlichen Bericht von 
Wilhelm Rott über ‚„Barmen‘ – vor 25 Jahren“, der durch Bilder 
aufgelockert war43. In seinem Beitrag skizzierte Rott die schwierige 
Situation der Kirche nach den Kirchenwahlen von 1933, führte die 
Herausforderungen vor Augen, die durch die Deutschen Christen 
gegeben waren – beispielsweise Abschaffung des Alten Testaments 
oder Führerprinzip in der Kirche – und betonte, dass das Bekenntnis 
in Gefahr und damit die „Gemeinden gefragt“ gewesen seien. Rott 
würdigte den Beitrag der Wuppertaler Pfarrer Hesse, Humburg, 
Obendiek und Immer sowie die in allen Kirchen durchgeführten 
Gottesdienste nach dem Ende der Synode. Über den Verlauf der 
Synode berichtete er, die „Beratungen seien frei von aller Tagespolitik“ 
gewesen und die von Barth entworfene und von Asmussen inter-
pretierte Erklärung sei „einmütig angenommen worden“. Nach einer 
Würdigung des Beitrags der jungen Theologen hob er auf die seinerzeit 
gefährdete Einheit der Kirche ab; eine Situation, die auch gegenwärtig 
wieder gegeben sei. Alle sechs Sätze des Barmer Bekenntnisses 
könnten auch heute noch bejaht werden und seien „ein an der Schrift 
zu prüfendes Zeugnis der ‚Bekennenden Kirche‘ [und … eine] 
gehorsame Antwort auf den Ruf des guten Hirten“. „Barmen“ rufe 
„zur Konzentration, von den Nebensachen zu der Hauptsache, von 
einem Allerweltschristentum […] zum ‚Bekennen vor den Menschen‘“. 
Barmen habe einen „langen Atem“ und es lohne sich auch heute noch, 
die Erklärung zu studieren; sie habe „vor einem Zurückweichen auf 

                                                        
43  Vgl. Rott, Wilhelm: „Barmen“ – vor 25 Jahren. Es ging um die Erneuerung 

der Kirche aus den Kräften des alten, aber immer wieder neu bekennenden 
Evangeliums. In: Der Weg. Nr. 22 vom 31.5.1959. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 133 

‚die innere Linie‘“ gewarnt, indem sie Christus bezeugt und „den 
kräftigen Anspruch Gottes auf unser ganzes Leben“ betont habe. 
Daher sei Barmen auch heute noch „in Predigt und Unterweisung“ 
aktuell.  

Am umfänglichsten war die Berichterstattung über die Barmer 
Synode in „Die Kirche. Berliner Sonntagsblatt“, in deren Ausgabe vom 
31. Mai 1959 gleich viermal Barmen thematisiert war: Auf Seite 1 fand 
sich ein Artikel von Generalsuperintendent Fritz Führ „Barmen – 
heute!“ sowie der „Wortlaut der Barmer Theologischen Erklärung“, 
auf Seite 2 eine persönliche Erinnerung an die Synode von Präses Kurt 
Scharf sowie auf Seite 3 eine kurze Kolumne von Wilhelm Niemöller 
über „Der Weg des Glaubens“. Führ entfaltete ausführlich den 2. und 
6. Satz der Erklärung, in dem herausgestellt sei: „Jesus Christus ist der 
Herr!“ Diese Sätze machten deutlich, dass sich Gott „aller Menschen 
erbarmen“ wolle und dass Jesus Christus „der Herr in allen Bereichen, 
auch in denen des Atheismus“ sei44. Die Sätze 3 und 4 betonten, dass 
die „christliche Kirche […] die Gemeinde von Brüdern“ sei, die „nicht 
darauf angewiesen [sei], ob sie bestimmte Bedürfnisse der Menschen 
erfüllt“. Sie stehe unter dem Auftrag, den ihr Jesus Christus gegeben 
habe. Er handele in der Kirche und gebe ihr Mut, „sich jeweils neue 
Wege führen zu lassen“ und „offener für die Not und Last der 
Menschen“ zu sein. Die 4. These mit ihrer Feststellung, dass die ver-
schiedenen Ämter in der Kirche keine Herrschaft begründeten, leite 
zudem dazu an, „weniger von dem Amt […] als von dem Dienst, zu 
dem der Herr Christus die Seinen sendet“, zu sprechen. Abschließend 
hielt Führ fest, dass das, was „die Barmer Erklärung sonst noch 
innerkirchlich bedeutet“ – beispielsweise im Blick auf die Existenz der 
Konfessionskirchen –, man getrost Gott selbst anempfehlen könne. 

Niemöller wies in seiner kurzen Kolumne darauf hin, dass in 
Barmen die Wahrheitsfrage „Wer ist der Herr?“ zur Diskussion gestan-
den habe. Es sei darum gegangen, ob sich die Synode zu „löchrigen 
Wasserbrunnen aufmachen“ wolle oder sich „im Glauben […] frei“ 
mache von allen menschlichen Weltanschauungen45. Die Synode habe 
einmütig bekannt: „Jesus Christus […] ist das eine Wort Gottes“. Zwar 

                                                        
44  Führ, Fritz: Barmen – heute! 25 Jahre nach der Bekenntnissynode in Barmen. 

In: Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1959. 
45  Niemöller, Wilhelm: Der Weg des Glaubens. In: Die Kirche. Evangelische Wo-

chenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1959. 



Siegfried Hermle  
 

134 

seien inzwischen 25 Jahre vergangen und viele der Synodalen seien 
verstorben, doch noch immer gelte das Schlusswort der Barmer 
Erklärung: „Verbum Dei manet in aeternum“. 

Kurt Scharf begann seine persönlichen Erinnerungen mit der 
großen Hoffnung, die er mit der Synode verbunden hatte: Er sei 
zuversichtlich gewesen, dass sie die Bewegung der Deutschen Christen 
zusammenbrechen lassen würde und dass der Staat zurückweichen 
werde. Habe er zunächst als Individualist Gemeinschaft in kleinen 
Bruderschaften erlebt, so habe er nun feststellen dürfen, dass diese 
angesichts der gewalttätigen Usurpation der kirchlichen Organisation 
gerade in der offiziellen Kirche präsent gewesen sei. Die Gemeinden 
seien zusammengeblieben, hätten auch ohne Pastoren Gottesdienste in 
Gasthäusern oder Wohnungen gefeiert. Von seinen beiden Mitreisen-
den bei der Fahrt nach Barmen sei der eine „voll Sorge im Blick auf die 
Bewährung“ der Synode gewesen, der andere aber habe darauf gesetzt, 
dass das „Trompetensignal der kleinen Gideonschar“ Hilfe bringen 
werde und man auf „[d]as Wort allein“ setze46. Nach einem Bericht 
über die Beratungen in der Synode und den Ausschüssen sowie einer 
Skizze der unterschiedlichen theologischen Prägungen der in Barmen 
Versammelten stellte Scharf heraus, dass das Bewusstsein der 
Bruderschaft alles Trennende zu überwinden helfe. Die Synode habe 
„ohne Gegenstimmen und ohne Stimmenthaltung“ die Erklärung 
angenommen. Es sei deutlich geworden, „daß Gottes Geist in der 
Gemeinschaft seiner Kirche auch heute noch Offenbarung wirkt, daß 
er Erkenntnis erschließt und brüderliche Liebe über alle dunklen 
Abgründe hinweg sichtbar vor aller Augen schenkt“. Allerdings habe 
die Synode nicht – wie erhofft – das Ende des Kirchenkampfes 
bedeutet, doch sei sie ein „wirklich bleibender Sieg trotz aller 
Niederlagen“ gewesen. Im Folgenden, so Scharf, hätte für ihn die 
These 3 eine besondere Bedeutung gehabt, in der formuliert sei, dass 
die christliche Kirche „die Gemeinschaft von Sündern [sei], in der Jesus 
Christus Wort in Wort und Sakrament durch den Heiligen Geist als der 
Herr gegenwärtig handelt.“ 

                                                        
46  Scharf, Kurt: Der entscheidende Sieg der bedrängten Kirche. Persönliche Er-

innerungen an die Synode von Barmen. In: Die Kirche. Evangelische Wo-
chenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1959. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 135 

Das 25-jährige Jubiläum der Barmer Synode bot vielfältigen Anlass zur 
Erinnerung. Auffallend ist, wie stark Teilnehmer an der Synode ihre 
Einschätzung bzw. ihren Blick auf die Ereignisse entfalteten. Die Re-
daktionen der Kirchenpresse dürften dabei wohl im Blick gehabt ha-
ben, dass diese Autoren für eine hohe Authentizität standen und ihre 
Bekanntheit eine starke Motivation zur Lektüre ihrer Artikel zur Folge 
haben würde. Auffallend ist, dass in den Beiträgen noch stärker als fünf 
Jahre zuvor eine Historisierung der Ereignisse vorgenommen wurde 
und die Erklärung der Notwendigkeit der Synode und auch deren Fol-
gen einen breiten Raum einnahmen. In diesem Zusammenhang fällt 
auch die Parallelisierung ins Auge, die im Blick auf die Bedrohung der 
Christengemeinde im Jahr 1933/34 und gegenwärtig in „Mitteldeutsch-
land“ hergestellt wurde. Beide Regime zielten auf die Zerschlagung der 
Kirche. Dagegen habe sich die Kirche seinerzeit erfolgreich zur Wehr 
gesetzt und Ähnliches hoffte man wohl auch für die Gegenwart. Ein 
weiterer, bereits zuvor thematisierter Bereich war die konfessionelle 
Frage: Positiv gewürdigt wurde das gemeinsame Sprechen von lutheri-
schen, reformierten und unierten Synodalen, klar zurückgewiesen 
wurde jedoch, dass damit eine wie auch immer geartete Unionskirche 
intendiert gewesen sei. Als wichtiger Impuls für die Gegenwart wurde 
schließlich herausgestellt, dass der Anspruch Gottes auf das ganze Le-
ben eines Christen seinerzeit wie heute gegeben sei; die Wahrheitsfrage 
stellte sich damals mit derselben Schärfe wie 25 Jahre später.  

Hingewiesen sei zuletzt darauf, dass allein Kurt Scharf in seinem 
Beitrag konkret seine Hoffnungen und Ängste entfaltete und heraus-
stellte, dass ihm durch diese Synode die Institution Kirche als 
Gemeinschaft, die alles Trennende überwinden könne und in der Jesus 
Christus konkret handele, greifbar wurde.  

 
5. 1964: Barmen war „ein Markstein der neueren Kirchengeschichte“ 

Zum 30-jährigen Jubiläum berichteten vor allem die regionalen Kir-
chenblätter ausführlich über ‚Barmen‘. Überregionale Publikationsor-
gane brachten entweder, wie das „Sonntagsblatt“, gar keinen Bericht 
oder boten Ausführungen über die Ereignisse von Barmen innerhalb 
von größeren Abhandlungen über den ‚Kirchenkampf‘. In „Die Zei-
chen der Zeit“ wurde ein von Ernst Wolf verfasster umfänglicher Bei-
trag unter dem Titel „Kirche zwischen Gericht und Gnade. Zur Prob-
lemgeschichte des Kirchenkampfes“ abgedruckt, in welchem auch die 



Siegfried Hermle  
 

136 

Ereignisse von Barmen ins Blickfeld gerückt wurden. Wolf war es 
wichtig herauszustellen, dass Barmen kein „Aufruf zur konfessionellen 
Konsolidierung“ oder gar eine „Proklamation einer ‚Union‘“ gewesen 
sei, sondern ein „Ruf zur Sache“47: Einige „der Barmer Thesen zur 
Verantwortung des Christen in der Welt etwa oder zur Frage Kirche 
und Staat [seien] so unerhört und überraschend, vor allem die Prokla-
mation des ‚Totalitätsanspruchs‘ Christi gegenüber demjenigen des 
Staates“, dass der lutherische Protest dagegen – wie beispielsweise im 
„Ansbacher Ratschlag“48 – nicht zu überzeugen vermochte. Freilich 
hätte das Exerzieren von Barmen in der evangelischen Kirche 
„schwere Konflikte in den eigenen Reihen“ gebracht. 

In „Christ und Welt“ war ein Beitrag von Kurt Scharf geboten, der 
die Frage erörterte „Kirche oder Kirchenbund? Die Barmer Erklärung 
und die Einheit der EKD.“ Scharf sah in Barmen den Ausgangspunkt 
dafür, dass die Bekennende Kirche eigene Kirchenleitungen, Ausbil-
dungsstätten, Hochschulen und eine eigene Verwaltung der Kirchen-
steuern geschaffen habe. Es habe sich „eine neue Einheit quer durch 
alle Landeskirchen hindurch“ ausgebildet und „eine Einheit der Lehre“ 
sei gewachsen49. Nach 1945 sei an dieser „erprobten Regel“ angeknüpft 
worden und es habe sich eine „standhafte Einheit“ entwickelt. Dies 
zeige sich im ersten Artikel der Verfassung der Evangelischen Kirche 
von 1948, der zwar von einem „Bund von Kirchen“ spreche, aber trotz 
„dieser Kennzeichnung“ sei klar, dass hier „nicht nur ein Bündnis für 
gewisse bestimmte Zwecke abgeschlossen werde“, sondern dass „die-
ser Bundesvertrag […] die Rechtsgestalt der Landeskirchen“ verändert 
und ein „neues objektives Recht“ geschaffen habe. Heute übe die 
Evangelische Kirche „eine übergreifende geistliche Leitung“ aus, sie 
führe Lehrgespräche, beschließe einheitliche Gottesdienstordnungen, 
gebe ein gemeinsames Gesangbuch heraus, sei für die Arbeit am 
Luthertext der deutschen Bibelübersetzung zuständig, vertrete die 
Kirchen Deutschlands im Ökumenischen Rat der Kirchen, verant-
worte die Militärseelsorge und die Betreuung von Kriegsdienstver-
weigerern aus Gewissensgründen; zudem bilde sie Ausschüsse, erteile 
Forschungsaufträge, übe Gruppenseelsorge und übernehme fürsorge-

                                                        
47  In: Die Zeichen der Zeit 18 (1964), 176. 
48  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 209–211. 
49  Scharf, Kurt: Kirche oder Kirchenbund? Die Barmer Erklärung und die Ein-

heit der EKD. In: Christ und Welt. Nr. 22 vom 29.5.1964, 12. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 137 

rische Aufgaben. In ihrem Rat und ihrer Synode agiere sie „als Leitung 
einer Einheitskirche.“ So sei die EKD „in ihrer Einheit […] ein 
Werkzeug Gottes […] auf dem Weg zur Einheit der Christenheit“.  

Die „Junge Kirche“ dokumentierte „Arbeitsergebnisse der Arbeits-
gemeinschaft ‚Öffentliche Verantwortung‘ und ‚Theologie und 
Gemeinde‘ in der evang[elischen] Gemeinde Berlin-Dahlem“, die „aus 
dem Schlaf rufen und zur Aktivierung von Barmen rufen“ wollen50. 
Die von erwachsenen Laien erarbeiteten Sätze wollten die Barmer 
Thesen, die „1934 zur Abwehr der Ansprüche von ‚deutsch-
christlicher‘ Theologie und nationalsozialistischer Kirchenpolitik 
notwendig und hilfreich“ gewesen waren, für die „heute so ganz 
anders“ gelagerten „Gefahren für die Kirche“ aktualisieren. Heute gehe 
es nicht mehr wie 1934 um „die Abgrenzung der Kirche von ‚der 
Welt‘“, sondern „vor allem um die Sendung der Kirche in die Welt 
hinein“. Nach einer knappen Skizzierung des Inhaltes der sechs 
Barmer Thesen wurden Aktualisierungen formuliert. Vier Beispiele 
seien genannt: Im Blick auf These 1 war herausgestellt, dass man über 
„den Weg des Volkes Israel als Geschehen von Gott her“ ebenso 
nachdenken müsse, wie über „die Theologische Eigenständigkeit des 
Alten Testaments.“51 Im Zusammenhang der 3. Barmer These wurde 
vor der „Fiktion, die Einwohner eines Parochialbezirkes bildeten eine 
Lebens- und Glaubensgemeinschaft“ ebenso gewarnt wie am 
Festhalten der Vorstellung, dass Kirche heute noch Volkskirche sei52. 
Als aktuelle Folgerung der 4. These war die Gefahr formuliert, dass es 
zu einer „Zentralisierung und Bürokratisierung von Kirchenleitung 
und Kirchenverwaltung“ komme, dass „fast alle kirchlichen Funktio-
nen durch hauptamtliche Angestellte“ übernommen würden und die 
„Pfarrer nach einem verkehrten Amtsverständnis“ agierten. Im Blick 
auf These 5 wurde festgehalten, dass man angesichts des Bekenntnisses 
„zur politischen Schuld Deutschlands in der Vergangenheit […] heute 
unsere Mitverantwortung für unsere junge Demokratie“ mittragen 
müsse53. 

Das evangelische Sonntagsblatt für das Rheinland „Der Weg“ 
brachte in seiner Ausgabe vom 24. Mai 1964 einen ausführlichen 

                                                        
50  N. N.: Barmen heute. In: Junge Kirche 25 (1964), 580. 
51  Ebd., 581. 
52  Ebd., 582. 
53  Ebd., 583. 



Siegfried Hermle  
 

138 

Bericht des Journalisten Manfred Vierkorn54 über die Ursachen und 
Hintergründe der Barmer Bekenntnissynode. Der mit zahlreichen ein-
drücklichen Bildern versehene Beitrag ordnete die Barmer Versamm-
lung historisch ein, ging insbesondere auf die exponierten Barmer 
Theologen wie Karl Immer oder Paul Humburg ein und stellte weitere 
Exponenten der Bekennenden Kirche des Rheinlandes, wie Gustav 
Heinemann, vor. Aufgrund der Aktivitäten der Deutschen Christen 
habe sich die Bekennende Kirche zu „sogenannten Widerstands-
synoden“ vereint – angeführt wurde die Synode in Barmen am 3. und 
4. Januar55 oder die Ulmer Versammlung vom 22. April56 –, ehe dann 
im Mai 1934 in Barmen-Gemarke eine Synode mit 140 Abgeordneten 
aus 19 Landeskirchen zusammengetroffen sei57. Ein von Karl Barth, 
dem „geistige[n] Vater des Widerstandes“, entworfenes Wort sei „in 
bewegten Ausschusssitzungen zur berühmten ‚Barmer Erklärung‘ 
herangereift.“ Die dort gefundene „Übereinstimmung und Geschlos-
senheit im Glauben“ habe nach 1945 die Neuordnung der Landes-
kirchen ermöglicht, die „fast alle die Barmer Erklärung in ihre Kirchen-
ordnungen aufgenommen“ hätten. 

Überraschend ausführlich rückte das in Bayern erscheinende 
„Sonntagsblatt“ in seiner Ausgabe vom 31. Mai 1964 die Barmer 
Versammlung ins Blickfeld: Auf der Titelseite diente ein Bild der neu 
aufgebauten Barmer Kirche als Blickfang für einen umfänglichen 
Beitrag unter der Überschrift „Ich weiche nicht vor deinen Zeugnissen. 
Barmer Erklärung vor dreißig Jahren“58. Eingangs wurde ausführlich 
auf die Vorgeschichte von Barmen verwiesen, beispielsweise auf die 
Hoffnung, dass mit dem Aufstieg des Nationalsozialismus auch eine 
„Umkehr der kirchenfremden ‚Massen‘ zu Gott“ sowie ein Sieg über 
die „rote Gefahr“ verbunden sei, und die dann folgende Ernüchterung, 

                                                        
54  Manfred Vierkorn zeichnete gemeinsam mit Heinz Knorr auch für einen am 

31.5.1964 in der ARD gezeigten Beitrag verantwortlich: „Mit Gott gegen Füh-
rer und Reich. Zum 30. Jahrestag der Barmer Erklärung.“ 

55  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 198–202. 
56  Vgl. ebd., 204f. 
57  Vgl. Vierkorn, Manfred: Barmen 1934. Ursache und Hintergrund. In: Der 

Weg. Nr. 21 vom 24.5.1964. 
58  Hammer, Wolfgang: Ich weiche nicht vor deinen Zeugnissen. Barmer Erklä-

rung vor dreißig Jahren. In: Sonntagsblatt für die Evangelisch-Lutherische 
Kirche in Bayern. Nr. 22 vom 31.5.1964. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 139 

als mit dem Aufstieg der Deutschen Christen deutlich wurde, dass die 
neue Volkskirche heidnische Konturen annehmen sollte, beispiels-
weise durch die Abwertung des Alten Testaments oder die Behaup-
tung, Jesus sei ein Arier. Der Widerstand vieler Gemeinden habe dann 
zur ersten Bekenntnissynode geführt, deren Erklärung durch Barth, 
Breit und Asmussen vorbereitet wurde und in der „die evangelische 
Christenheit Hitlers Ideologie und Ansprüche zurückwies“. Allerdings 
habe das „makabre Hin und Her der Jahre nach Barmen über die 
richtige Art, Hitlers Wüten zu begegnen […] den Kirchenkampf alles 
andere […] als einen strahlenden Siegeszug der Kirche“ werden lassen. 
Auch wenn sich „der ‚intakte‘ Flügel der Bekennenden Kirche“ – wie 
der katholische Episkopat – beispielsweise wegen der „Angst vor dem 
Bolschewismus“ immer wieder taktisch verhalten habe, so sei der 
Kirchenkampf doch „zu einem tief erfreulichen, hochgemuten Beweis 
für die Kraft Jesu Christi in unserer Zeit“ geworden. Der Verfasser 
urteilte abschließend: „Nirgends außer in den evangelischen, beken-
nenden Gemeinden lebte ein so weit verzweigter, duldender, aber 
unverbrüchlicher Widerstand.“ Pathetisch hieß es weiter: „Die sechs 
Thesen von Barmen leuchteten als flammende Bojen durch das 
tosende Meer der Zweifel und Ängste.“ 

In derselben Ausgabe des Sonntagsblattes war auf der letzten Seite 
noch ein Interview mit Eduard Putz beigefügt, der in Barmen als 
bayerischer Abgeordneter mitgewirkt hatte. Neben Fragen zur Genese 
der Barmer Versammlung wurde er auch nach der Bedeutung gefragt, 
die er diesem Ereignis beimesse. Putz stellte heraus, dass die Barmer 
Erklärung ein „Signal ersten Ranges für die wahre Kirche Christi“ 
gewesen sei59. Der erhoffte Rücktritt der deutschchristlichen Bischöfe 
sei zwar nicht erfolgt, doch „drei Viertel der zu den ‚Deutschen 
Christen‘ gegangenen bayerischen Pfarrer [seien] wieder ausgetreten.“ 
Im Folgenden habe sich die Bekennende Kirche gesammelt und dieser 
Zusammenschluss habe „zweifellos die allergrößte Niederlage von 
Hitlers Kirchenpolitik“ bedeutet. Und für diese Entwicklung sei 
Barmen „die Weichenstellung“ gewesen; fortan sei „die Kirche 
reformatorischer Prägung ihren eigenen Weg abseits der ideologisier-
ten deutschchristlichen Kirche“ gegangen. 

                                                        
59  Putz, Eduard: Barmen war die Weichenstellung. In: Sonntagsblatt für die 

Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern. Nr. 22 vom 31.5.1964. 



Siegfried Hermle  
 

140 

Ganz anders fiel die Berichterstattung über das 30-jährige Barmen-Ju-
biläum in der Berliner Ausgabe der evangelischen Wochenzeitung „Die 
Kirche“ aus. Hier wurde „[st]tatt eines Gedenkartikels“ auf der Titel-
seite ein Brief von Karl Barth abgedruckt, mit dem dieser eine Bitte um 
einen Beitrag zu diesem Jubiläum zurückwies60. Barth begründete seine 
Ablehnung damit, dass er darüber beunruhigt sei „daß Barmen nun 
immer wieder […] Anlass zu so etwas wie Jubiläen“ werde. Würde man 
„auf der Linie von Barmen“ denken, so hätte man „gar keine Zeit, Lust, 
Kraft und Bedürftigkeit, sich immer wieder in Erinnerung zu rufen, wie 
bedeutsam diese Sache damals gewesen“ sei. Jüngere Menschen müss-
ten „zu einer Re-Vitalisierung von Barmen“ den Impuls geben, doch 
diese seien „offenbar noch nicht da“. Daher verdrieße es ihn, „quasi 
den Museumsführer zu machen“ und gegen „das Schreiben eines fei-
erlichen Gedächtnisartikels […] sträubt sich meine Feder“61. Die Re-
dakteure rückten anstelle des erbetenen Artikels auf Seite 2 einen voll-
ständigen Abdruck der Barmer Theologischen Erklärung sowie der Er-
klärung der Bekenntnissynode zur Rechtslage der Deutschen Evange-
lischen Kirche62 ein. 

Einen vollständigen Abdruck der Theologischen Erklärung boten 
auch das „Stuttgarter Evangelische Sonntagsblatt“ sowie das „Evange-
lische Gemeindeblatt für Württemberg“ in ihren Ausgaben vom 31. 
Mai 1964. Im „Gemeindeblatt“ war zudem ein einseitiger Artikel über 
die Barmer Bekenntnissynode publiziert, der zunächst darüber infor-
mierte, wie es zu ‚Barmen‘ gekommen war. ‚Barmen‘ sei „ein Ruf nach 
vorwärts“ gewesen, da in dem „Wir“ der Erklärung „die Gemein-
samkeit der Verantwortung angesichts der Kirchennot in Glaube und 

                                                        
60  Vgl. Barth, Karl: Statt eines Gedenkartikels. In: Die Kirche. Evangelische Wo-

chenzeitung. Nr. 22 vom 31.5.1964, 1. Hierin die folgenden Zitate. 
61  Barth hatte schon 1952 in einem Beitrag für die Festschrift zum 60. Geburts-

tag von Martin Niemöller ausgeführt: „Zu irgend einer Barmer Romantik ha-
ben wir alle keine Zeit und zu irgend einer Barmer Orthodoxie wahrhaftig 
keine Lust. Barmen war ein Ruf nach vorwärts.“ (Barth, Karl: Barmen. In: Be-
kennende Kirche. Martin Niemöller zum 60. Geburtstag. München 1952, 9–
17; hier: 17). Diese Wendung – „Ruf nach vorwärts“ – wurde in den ausge-
werteten Beiträgen mehrfach zitiert, vgl. u. a. Lochmann, Jan Milic: Das Barmer 
Bekenntnis als ein Ruf nach vorn. Vortrag auf der Synode des Regionalberei-
ches West der Evangelischen Kirche der Union im März 1974 in Berlin. In: 
Junge Kirche 35 (1974), 318–325. 

62  Vgl. Hermle / Thierfelder, Herausgefordert (wie Anm. 23), 205f. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 141 

Bekenntnis zum Ausdruck“ gekommen sei63. Im weiteren Verlauf 
wurden dann die sechs Thesen und ihre jeweilige Bedeutung entfaltet 
und abschließend Gott gepriesen, „daß er inmitten der braunen Dikta-
tur Pfarrer und Gemeinden in unserem Land gesammelt hat, denen 
Jesus Christus und sein Evangelium über alles ging.“ Dafür wolle man 
dankbar sein. 

Das „Stuttgarter Evangelische Sonntagsblatt“ hatte den wegen 
seines Engagements für die Bekennende Kirche in der Zeit des 
Nationalsozialismus im Konzentrationslager inhaftierten Alfred 
Leikam um einen Beitrag gebeten, in welchem er zunächst die Genese 
und die Hintergründe der Ereignisse von Barmen entfaltete. Eindring-
lich verwies er auf die Impulse Karl Barths, der in seinem Römerbrief-
kommentar herausgestellt habe, „daß wir allein aus Gottes Gnade 
leben, die Kirche als gnädiges Geschenk Gottes an die Welt“ sehen 
müssten und „Christus die Kirche allein mit seinem Wort“ regiere64. 
Diese Theologie sei in der Bekennenden Kirche „zum Durchbruch 
gekommen“ und habe im Barmer Bekenntnis Ausdruck gefunden. Im 
Folgenden skizzierte Leikam knapp den Inhalt der Thesen und fragte, 
„inwieweit wir heute und jetzt dieser Sache gehorsam sind“. Es sei ein 
Alarmzeichen, dass Barmen „fast wieder vergessen“ sei. Nach 
Ausführungen zur Radikalität Jesu im Blick auf das Verhältnis von 
Privateigentum und Armut übte Leikam Kritik daran, dass nach 
Kriegsende kein wirklicher Neuanfang geschehen sei. Vielmehr seien 
„alle alten kirchlichen Herrschaftsnormen einschließlich des weltlichen 
Kirchenrechts“ restauriert worden. Wenn man Barmen neu höre, so 
werde es „zum Licht und Segen“. 

Zuletzt ist noch auf das Hannoversche Sonntagsblatt „Die Bot-
schaft“ zu blicken. Hier war ein zweispaltiger Beitrag unter der Über-
schrift „Dreißig Jahre ‚Barmen‘“ geboten, der eingangs den teilweise 
vorgenommenen Vergleich der Zeit des Nationalsozialismus und der 
gegenwärtigen Situation in Mitteldeutschland relativierte, da heute 
andere Antworten erforderlich seien als beim Versuch der Deutschen 
Christen, „die Kirche zu unterwandern“65. Die Barmer Thesen hätten 

                                                        
63  Sch.: Vor 30 Jahren. Die Barmer Bekenntnissynode. In: Evangelisches Ge-

meindeblatt für Württemberg. Nr. 22 vom 31.5.1964, 2. 
64  Leikam, Alfred: Barmen! In: Stuttgarter Evangelisches Sonntagsblatt. Nr. 22 

vom 31.5.1964. 
65  N. N.: Dreißig Jahre „Barmen“. In: Die Botschaft vom 31.5.1964, [o. S.]. 



Siegfried Hermle  
 

142 

die zentrale Stellung Jesu Christi, der „das eine Wort Gottes“ sei, 
herausgestellt und sich über den „Dienst der Kirche in der Welt“, die 
„Grenzen des Staates“ sowie die „Freiheit des Christenmenschen“ aus-
gelassen. Mit dieser Erklärung seien die Fehldeutungen der Deutschen 
Christen zurückgewiesen worden; die Thesen hätten sich zudem 
„gegen eine theologische Irrlehre und nicht etwa nur gegen schikanöse 
Maßnahmen der damaligen Partei“ gewandt. Aufgrund der „konfes-
sionell-theologischen Gegensätze“, die nach dem Krieg aufgebrochen 
seien, wäre der Plan, die Barmer Erklärung in die Bekenntnisschriften 
aufzunehmen, nicht umsetzbar gewesen. Dennoch seien diese Thesen 
„ein Markstein der neueren Kirchengeschichte“: Sie seien gemeinsam 
von Lutheranern, Reformierten und Unierten erarbeitet worden und 
hätten „die Unabhängigkeit der Kirche von den Mächten und Strö-
mungen der Zeit […] kraftvoll proklamiert“. 

Zum 30-jährigen Jubiläum der Barmer Synode räumten nahezu alle 
der untersuchten Publikationsorgane diesem Ereignis breiten Raum 
ein. Die Beiträger waren bestrebt, die Bedeutsamkeit dieser Synode 
herauszustellen und deren historischen Hintergrund ausführlich zu 
entfalten. Spannend ist, dass keine einheitliche Erinnerungslinie die 
Darstellungen auszeichnete. Die Bewertungen gingen signifikant 
auseinander: 

Zum einen stand nach wie vor die Frage im Raum, inwieweit mit 
Barmen die „Proklamation einer ‚Union‘“ verbunden gewesen sei und 
wie das Verhältnis dieses Textes zu den traditionellen Bekenntnissen 
zu sehen sei. Während Kurt Scharf für die Zeit nach 1945 eine „neue 
Einheit“ – auch in der Lehre – konstatierte und breit entfaltete, wie die 
Evangelische Kirche „übergreifende geistliche Leitung“ ausübte, 
wurde im „Hannoverschen Sonntagsblatt“ ‚Barmen‘ zwar als zentrales 
Ereignis gewertet, doch sei es nicht möglich gewesen, so hieß es, die 
Barmer Erklärung „in die Bekenntnisschriften“ aufzunehmen. 

Andere Beiträge beklagten, dass Barmen fast vergessen und dass 
„nach Kriegsende kein wirklicher Neuanfang geschehen“ sei66. So 
hätten die in der „Jungen Kirche“ dokumentierten Arbeitsergebnisse 
das Ziel gehabt, „aus dem Schlaf und zur Aktivierung von Barmen [zu] 
rufen“. Und selbst Karl Barth wehrte sich, als Museumsführer zu 
fungieren, und mahnte entschieden „zu einer Re-Vitalisierung von 

                                                        
66  So Leikam, Barmen (wie Anm. 64). 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 143 

Barmen“ – doch seien die jungen Menschen, die er hierfür in der 
Verantwortung sah, „offenbar noch nicht da“67. 

Eine dritte Linie der Barmen-Erinnerung ordnete dieses Ereignis 
als Widerstand ein. Barth wurde als „geistliche[r] Vater des Wider-
standes“ gesehen und es wurde konstatiert, dass auch wenn der 
Kirchenkampf kein strahlender Siegeszug der Kirchen gewesen sei, die 
Thesen von Barmen doch „flammende Bojen“ im „tosende[n] Meer 
der Zweifel und Ängste“68 seien. Putz sah in Barmen und der anschlie-
ßenden Sammlung der Bekennenden Kirche sogar eine Niederlage 
Hitlers. Die Erklärung habe es der Bekennenden Kirche ermöglicht, 
einen eigenständigen Weg gegen die ideologisierte DC-Kirche einzu-
schlagen. 
 

6. 1974: Barmen – „ein Ruf nach vorn“!? 

Die Berichterstattung angesichts des 40-jährigen Jubiläums der Barmer 
Theologischen Erklärung 1974 fiel zwiespältig aus: Während einerseits 
in der „Jungen Kirche“ drei Beiträge auf dieses Ereignis Bezug nahmen 
und in der „Reformierten Kirchenzeitung“ sogar erstmals ‚Barmen‘ ge-
dacht wurde, ließen gleich fünf der untersuchten Publikationsorgane – 
„Sonntagsblatt“, „Christ und Welt“, „Zeichen der Zeit“, „Stuttgarter 
Evangelisches Sonntagsblatt“, „Die Botschaft“ – im zeitlichen Umfeld 
des Gedenktages einen Bezug auf dieses Jubiläum vermissen. Die Er-
innerung an die Barmer Synode trat zurück, möglicherweise auch, weil 
bereits das runde 50-jährige Jubiläum am Horizont stand, das dann ja, 
wie eingangs schon ausgeführt, eine ungemein breite Publikations-
dichte brachte und Barmen in einer bislang nicht gegebenen Fülle ins 
Blickfeld der Erinnerung rückte. 

Wilhelm Niesel, Teilnehmer an der Barmer Synode, verfasste für die 
„Reformierte Kirchenzeitung“ einen äußerst kritischen Bericht über 
die Barmer Erklärung und ihre Folgen. Gleich eingangs wies er die 
Feststellung von Hanns Lilje in seiner 1973 erschienenen Autobio-
grafie, die lutherischen Kirchen hätten immer zur Erklärung von 
Barmen gestanden69, als kühne Behauptung zurück, die deren Ver-

                                                        
67  Barth, Gedenkartikel (wie Anm. 60). 
68  So Hammer, Zeugnisse (wie Anm. 58). 
69  Vgl. Lilje, Hanns: Memorabilia. Schwerpunkte eines Lebens. Stein / Nürnberg 

1973, 128. 



Siegfried Hermle  
 

144 

halten widerspräche. Auch die Feststellung, dass Barmen in „Antithese 
zum Dritten Reich“ formuliert worden sei70, treffe nicht zu, da „der 
Anlass zum Sprechen nicht der Staat […], sondern die Deutschen 
Christen“ gewesen seien71. In Thesen 2 und 5 sei feierlich bekannt 
worden, dass Gott in „allen Bereichen unseres Lebens“ einen An-
spruch auf die Menschen erhebe und dass „Regierende und Regierte“ 
unter dem Gebot Gottes stünden. Doch die Bekennende Kirche sei an 
diesem „eindeutigen Zeugnis in der Praxis“ durch Ausreden und 
Entschuldigungen gescheitert. So habe sie Schuld auf sich geladen. In 
der Stuttgarter Erklärung sei von dieser nur in komparativer Form 
geredet worden. Zum völligen Versagen sei es gekommen, von 
wenigen Ausnahmen abgesehen, als die Geisteskranken ermordet und 
die Juden systematisch deportiert und liquidiert worden seien. Die 
Bekennende Kirche sei nicht mutiger gewesen, weil sie „ein kleiner, 
von außen und innen angefochtener Haufen“ gewesen sei, der von 
weiten Kreisen „mit Zurückhaltung, wenn nicht Ablehnung aufgenom-
men“ und schließlich müde geworden sei72. So zeige sich in der 
Geschichte der Bekennenden Kirche, dass ein Bekenntnis „keine 
Habe, sondern vom Herrn geschenkte Gabe und Aufgabe“ sei. Man 
müsse von Barmen her die Frage stellen, „ob wir bereit sind, Jesus 
Christus als den alleinigen Herrn unseres Lebens, auch des politischen 
und wirtschaftlichen, öffentlich zu bezeugen“. Die Kirche dürfe sich 
nicht einkapseln, sondern habe dafür zu sorgen, dass die heilende Kraft 
des Evangeliums in der Gesellschaft wirke. Da sie dies während des 
Krieges nicht getan habe, „mussten wir unsere Mitschuld an den bösen 
Folgen eingestehen.“73 

In einem weiteren Beitrag in der „Reformierten Kirchenzeitung“ 
erinnerte Martin Niemöller an die Bedeutung der 1. Barmer These. In 
ihr habe man die Ansicht der Deutschen Christen, dass Jesus ein 
Herrenmensch und ein arisch-germanischer Held sei, als handfeste Irr-
lehre zurückgewiesen. Diese 1. These habe ihn, so bekannte Niemöller, 
„geheilt“ und grüße ihn daher „von der Wand [s]eines Studier-

                                                        
70  Ebd. 
71  Niesel, Wilhelm: Von Barmen nach Stuttgart. Theologische Erklärung – und 

dann doch Schulderklärung: Der Weg der Bekennenden Kirche. In: Refor-
mierte Kirchenzeitung 115 (1974), 138. 

72  Ebd., 139. 
73  Ebd., 140. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 145 

zimmers“74. Hätten früher Psychologie, Soziologie, Religionswissen-
schaft oder Religionspsychologie das Evangelium von Jesus Christus 
verdunkelt, so sei durch die dialektische Theologie „die Szene völlig 
verändert“ worden75. Heute gelte es sich darauf zu besinnen, dass „es 
ohne das Evangelium von Jesus Christus nicht“ gehe. 

Im April-Heft der Zeitschrift „Junge Kirche“ veröffentlichte 
Wilhelm Niemöller einen Beitrag unter dem Titel „Barmen 1934–
1974“, dem er einen unveröffentlichten Brief von Karl Barth beigab. 
Seit nunmehr 40 Jahren sei die Synode „Zielscheibe“ von „theolo-
gischen Granatwerfern“, die summarisch feststellten, „daß damals 
zuviel oder vielzuwenig ausgesprochen“ worden wäre76. Beispielsweise 
konstatiere Hanns Lilje, dass die „tapferen, theologisch sehr gut 
überlegten Erklärungen doch jene Wirkung nicht hatten“, die man sich 
von ihnen erhoffte77. Die lutherischen Kirchen hätten zwar die Barmer 
Erklärung nicht abgelehnt, ihr aber „nicht vorzeitig und voreilig den 
Rang eines Bekenntnisses“ zugestanden, so Lilje in seiner Autobio-
grafie78. Die Behauptung Liljes, dass sich die lutherischen Kirchen nach 
diesen Entscheidungen gerichtet hätten, widerspreche der Wahrheit 
und mache „das Stuttgarter Bekenntnis zur Farce“. Im Folgenden 
arbeitete Niemöller heraus, dass sich der Vorgänger Liljes, Bischof 
August Marahrens, wiederholt an die Seite der nationalsozialistischen 
Weltanschauung gestellt und gegen die Bekennende Kirche agiert habe. 
Auch seien die lutherischen Kirchen mehrfach gebeten worden, „der 
vielen Verfolgten im Gemeindegottesdienst fürbittend zu gedenken“, 
aber sie hätten „es nicht getan“79. Und wenn von lutherischer Seite 
betont werde, die „eigentlichen Väter dieser Erklärung waren Karl 
Barth und Hans Asmussen“, so müsse konstatiert werden, dass „das 
geistige Eigentum der Theologischen Erklärung von Barmen […] das 
Eigentum Karl Barths“ sei80. Als Beleg fügte Niemöller einen Brief 

                                                        
74  Niemöller, Martin: Jesus Christus – das eine Wort Gottes. Die erste Barmer 

These. In: Reformierte Kirchenzeitung 115 (1974), 182. 
75  Ebd., 183. 
76  Niemöller, Wilhelm: Barmen 1934 – 1974. Mit einem unveröffentlichten Brief 

von Karl Barth. In: Junge Kirche 35 (1974), 208. 
77  Vgl. Lilje, Memorabilia (wie Anm. 69), 130. 
78  Vgl. ebd., 128.  
79  Niemöller, Barmen (wie Anm. 76), 211. 
80  Ebd., 212. 



Siegfried Hermle  
 

146 

Barths vom 7. Oktober 1953 bei, in dem die Entstehungsgeschichte 
der Erklärung skizziert war; einschließlich des Bonmots, dass er – 
während sich „die beiden Lutheraner“ dem Mittagsschlaf hingaben – 
„mit einem starken Kaffee und ein bis zwei Brasil-Zigarren […] den 
Text der sechs Sätze redigierte“. 

In einer späteren Ausgabe druckte die „Junge Kirche“ einen 
Vortrag des tschechoslowakisch-schweizerischen Theologen Jan Milic 
Lochmann ab, den er vor der Synode des Regionalbereiches West der 
Evangelischen Kirche der Union gehalten hatte. Er verstand das 
„Barmer Bekenntnis als ein[en] Ruf nach vorn“ und hob hervor, „dass 
der ‚Geist von Barmen‘ keineswegs ins Getto führte, sondern im 
Gegenteil in eine erstaunliche ökumenische Öffnung“81. Lochmann 
interpretierte die These 1 und warnte davor, die große Barmer Formel 
– „Das eine Wort Gottes“ – nicht bloß „mit Pietät“ zu kommemo-
rieren, sondern „in aktueller Verantwortung“ konkret zu artikulieren. 
Den Vorwurf, dass mit Barmen ein „Christomonismus“ verbunden sei, 
wies er mit Verweis auf die „Vielschichtigkeit des neutestamentlich 
bezeugten Christuszeugnisses“ zurück, das es zu entfalten gelte. Im 
Folgenden konkretisierte er dies im Blick auf die Eschatologie, die 
Ekklesiologie und „die unvergleichliche missionarische Initiative der 
jungen Kirche“82. In der gegenwärtigen Not der Zeit seien diese ver-
schiedenen Dimensionen des einen Wortes Gottes aktuell, so sammele 
beispielsweise der Auferstehungsglauben „zum Widerstand gegen 
jeden Fatalismus und jede Resignation“. Seinen Vortrag beschloss 
Lochmann mit einer Äußerung Karl Barths, der gesagt habe: „Zu 
irgendeiner Barmer Romantik haben wir alle keine Zeit und zu 
irgendeiner Barmer Orthodoxie wahrhaftig keine Lust. Barmen war ein 
Ruf nach vorwärts.“83 

Ein dritter Beitrag war einem aktuellen Anlass geschuldet: Der 
Pfarrer Martin Eras schilderte die Situation in der bayerischen Landes-
kirche, wo man Barmen „am stärksten verleugnet“ habe, was sich auch 
gegenwärtig noch zeige84. Es gelte, die „nicht geringe Bayer.-Luth. 

                                                        
81  Lochmann, Barmer Bekenntnis (wie Anm. 61), 318. 
82  Ebd., 324. 

83  Vgl. Barth, Barmen (wie Anm. ), 17. 
84  Eras, Martin: Die Barmer Erklärung und der Geist der Zeit. In: Junge Kirche 

35 (1974), 640.  



Die Barmer Theologische Erklärung  
 147 

Schuld gegen die Bekennende Kirche“ zu bereinigen85. Eras doku-
mentierte im Folgenden beispielsweise die Haltung von Paul Althaus 
gegenüber der völkischen Bewegung86, den Ruf nach einem „starken 
Mann in der Kirche“87, er bemängelte, dass in Bayern am 8. Mai 1933 
ein Ermächtigungsgesetz – das „freudig von allen Synodalen ein-
stimmig angenommen“ worden sei – Landesbischof Meiser besondere 
Vollmachten zugewiesen habe sowie den „ununterbrochene[n] Strom 
der Ergebenheitstelegramme an Hitler“, der bis 1945 weitergegangen 
sei88. Zuletzt beklagte er, dass ‚Barmen‘ nach 1945 in fast alle neu 
entstandenen evangelischen Kirchenverfassungen aufgenommen 
wurde, sogar in die Verfassung der VELKD, nicht aber in die im 
Oktober 1971 in Bayern verabschiedete Kirchenverfassung. 
Landesbischof Hermann Dietzfelbinger habe mit seiner Kritik an der 
„moderne[n] Theologie Barmen und den Kampf der evangelischen 
Kirche gegen den Nationalsozialismus […] zu einem ‚Vorhutgefecht‘“ 
heruntergespielt89. Diese Verleugnung von Barmen müsse als Schuld 
anerkannt und dieser Schaden wieder gut gemacht werden. Nach Karl 
Barth sei Barmen ein Ruf nach vorwärts – wann, so fragte der Autor, 
werde dieser endlich in Bayern gehört. 

Von den regionalen Publikationsorganen bot das Evangelische 
Sonntagsblatt für das Rheinland, „Der Weg“, die umfänglichste 
Berichterstattung. Freilich dominierten in der Ausgabe vom 26. Mai 
1974 zahlreiche Fotos. Auf der Titelseite war ein Bild der Barmen-
Gemarker Kirche abgedruckt und auf den Seiten 8, 9 und 10 Bilder 
von der Sportpalastversammlung der Deutschen Christen, des 
Reichsbischofs Ludwig Müller sowie dessen Siegel und eine Zusam-
menkunft von Theologiestudierenden, die in der Apsis einer Kirche – 
„[h]inter verschlossenen Türen“ – ausgebildet wurden. In zwei beige-
gebenen Kästen war auf die historischen Umstände der Reichssynode 
verwiesen – die Deutschen Christen steuerten auf „eine NS-christliche 
Reichskirche“ zu und propagierten einen „artgemäßen Christus-

                                                        
85  Ebd. 
86  Vgl. Fischer, André: Zwischen Zeugnis und Zeitgeist. Die politische Theologie 

von Paul Althaus in der Weimarer Republik (AKIZ B 55). Göttingen 2012. 
87  Eras, Erklärung (wie Anm. 84), 641. 
88  Ebd., 643. 
89  Ebd., 644. 



Siegfried Hermle  
 

148 

glauben“90. Daher habe die Reichssynode eine von Barth entworfene 
Erklärung beschlossen, die „für zahllose evangelische Christen die 
Basis einer distanzierten Haltung zum Staat der Nationalsozialisten 
bildete.“ Damit sei Barmen „Anlaß zu einer Selbstkritik des Protestan-
tismus“ geworden; dieser Text sei schließlich auch in der Grundord-
nung der EKD von 1948 rezipiert worden. Ein Abdruck der Thesen 
schloss sich an. 

Das bayerische „Sonntagsblatt“ begann mit der Ausgabe 16 vom 
21. April 1974 eine mehrteilige, von Claus-Jürgen Roepke verfasste 
Serie „Vor 40 Jahren: Hakenkreuz contra Christuskreuz“. In deren Teil 
5 wurde unter der Überschrift „Bayerns deutliche Absage an die 
Reichskirche“ auf die Barmer Synode verwiesen und auch der Text der 
Barmer Erklärung vom Mai 1934 wörtlich wiedergegeben. Im Zentrum 
des Berichts stand die Kritik, die seitens lutherischer Theologie-
professoren an Barmen geäußert worden war. Während der bayerische 
Theologe Christian Stoll Barmen als „Markstein in der neueren 
Geschichte“ bezeichnet habe, hätten die Erlanger in der Barmer 
Erklärung einen „Verrat des Luthertums“91 gesehen und sich ins-
besondere dagegen gewehrt, die Barmer Erklärung als ein neues 
Bekenntnis zu bezeichnen, da dieser Text „lediglich einzelne Ant-
worten auf aktuelle Probleme“ gebe92. Zudem sei eine gemeinsam mit 
Reformierten erarbeitete theologische Erklärung nicht hinnehmbar. 
Übertroffen worden sei diese Kritik noch von einer nationalsozialis-
tischen, radikalen deutschchristlichen Gruppierung, die eine „geradezu 
ordinäre Attacke gegen Landesbischof Meiser“ geritten und „das ‚land- 
und volksverbundene Luthertum‘ zum Abfall von Meiser“ aufgerufen 
habe. Meiser habe in dieser „todernsten Stunde“ darauf hingewiesen, 
dass die Kirche ohne Recht nicht leben könne und dass es um das 
Vertrauen und um die Wahrhaftigkeit gehe, um „eine wirklich 
geistliche Führung in der Kirche“, während sich „der Reichsbischof 

                                                        
90  N. N.: Barmen 1934: Markstein der Bekennenden Kirche. In: Der Weg. Nr. 

21 vom 26.5.1974. 
91  Roepke, Claus-Jürgen: Vor 40 Jahren: Hakenkreuz contra Christuskreuz, hier 

Folge 5: Bayerns deutliche Absage an die Reichskirche. Bekenntnissynode von 
Barmen – innerkirchliche Opposition gegen Landesbischof Meiser. In: Sonn-
tagsblatt für die Evangelisch-Lutherische Kirche in Bayern. Nr. 20 vom 
19.5.1974, 13. 

92  Ebd., 14. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 149 

[…] als Diktator“ aufspiele. Die im Rahmen dieser Auseinandersetzung 
in München zusammentretende Synode – die „letzte überhaupt noch 
existierende frei gewählte Synode einer Deutschen evangelischen 
Kirche“ – habe „unüberhörbar ihre Stimme für Recht und Freiheit und 
Bekenntnis erhoben.“93 

In der evangelischen Wochenzeitung „Die Kirche“ wurde in der 
Ausgabe vom 26. Mai 1974 auf der Titelseite die Frage gestellt, ob 
Barmen ein Jubiläum sei. Der Autor bejahte dies und machte deutlich, 
dass die Barmer Erklärung nichts von ihrer Aktualität verloren habe. 
Ausgehend von These 1 verwies er auf die bis in die Gegenwart an-
dauernde Auseinandersetzung mit der natürlichen Theologie. Im Jahr 
1933 hätten Viele gemeint, in Anknüpfung an die natürliche Theologie 
„insbesondere in der Gestalt des Gottgesandten Adolf Hitler eine 
Quelle besonderer, neuer Offenbarung Gottes“ zu erkennen94. Dieser 
Fehlweg sei in der „Verwandlung der evangelischen Kirche in den 
Tempel des deutschen Natur- und Geschichtsmythos“ angelegt; so 
habe man gemeint, „Gottes Offenbarung neben der Bezeugung in 
Jesus Christus und also in der Heiligen Schrift auch in der Vernunft“, 
im Gewissen, im Gefühl, in der Geschichte, in der Kultur und Natur 
wahrnehmen zu können. Wunderbarerweise sei die Wahrheit in der 
Kirche „dadurch gerettet [worden], daß gegenüber dem ‚auch‘ der 
eingedrungenen natürlichen Theologie“ die Bibel mit ihrem „heim-
lichen ‚allein‘ […] auf dem Plan blieb“. Die Bedeutung der 1. Barmer 
These liege darin, dass sie gegen die Gefahr jedweder „Kombina-
tionen“ schützte und davor bewahre, „kleine Bindestriche etwa 
zwischen die Worte ‚modern‘ und ‚positiv‘ oder ‚religiös‘ und ‚sozial‘ 
oder ‚deutsch‘ und ‚evangelisch‘“ zu setzen. In Barmen sei „das 
Mitregiment der natürlichen Theologie“ beendet worden, obwohl die 
Existenz der „Möglichkeit einer natürlichen Theologie“ nicht geleug-
net worden sei. Vielmehr sei darauf insistiert worden, dass die Kirche 
davon lebe, „daß sie ein Wort Gottes hört, dem sie ganzes Vertrauen 
und ganzen Gehorsam schenken darf“ und dass es eine falsche Lehre 

                                                        
93  Vgl. zu diesen Vorgängen: Schulze, Nora Andrea: Hans Meiser. Lutheraner – 

Untertan – Opponent. Eine Biografie (AKIZ B 81). Göttingen 2021, hier: 
177–179.  

94  Die Kirche. Evangelische Wochenzeitung. Nr. 21 vom 26.5.1974 (Barmen 1934 
– ein Jubiläum?). 



Siegfried Hermle  
 

150 

sei, wenn einer „zweite[n] Quelle neben und außer jenem einen Worte 
Gottes“ Raum gegeben werde.  

Das „Evangelische Gemeindeblatt für Württemberg“ beschränkte 
sich darauf, in seiner Rubrik „Auf der Warte. Berichte Dokumente 
Kommentare. Material für das eigene Urteil“ in seiner Ausgabe vom 
26. Mai 1974 die Barmer Erklärung in ihrer Gesamtheit abzudrucken. 

Das 40-jährige Jubiläum der Barmer Synode und ihrer Erklärung 
war Anlass, konkrete Kritik an der Rezeption von ‚Barmen‘ zu 
formulieren und insbesondere die von lutherischer Seite kolportierte 
Einschätzung zurückzuweisen, man habe sich in der Linie zu Barmen 
positioniert. Herausgehoben wurde zudem, dass Barmen regelrecht zur 
Zielscheibe von „theologischen Granatwerfern“95 geworden sei, die 
von ganz unterschiedlichen Positionen aus Kritik vorbrächten. Offen 
kritisiert wurde nun auch das die Thesen 2 und 5 verleugnende 
Verhalten beispielsweise einzelner lutherischer Bischöfe. Andererseits 
wurde die theologische Öffnung hin zur Ökumene herausgestellt, die 
mit ‚Barmen‘ verbunden sei und die trotz aller Kritik an einzelnen 
Formulierungen der Erklärung den von Barth geforderten „Ruf nach 
vorn“96 weisen könne. Eindrücklich war auch der Hinweis auf die 
radikale Infragestellung jedweder natürlichen Theologie, die in der 
Barmer Erklärung gegeben sei, und die eine zweite Offenbarungsquelle 
neben der Bibel ausschließe. 

 
7. Resümee 

Wie erinnert man an einen Text? – so wurde eingangs gefragt. Die sys-
tematische Durchsicht der in evangelischen Publikationsorganen an-
lässlich von ‚Barmen‘-Jubiläen gebotenen Beiträgen bietet ein buntes 
Bild.  

Hervorzuheben ist zunächst die ansehnliche Publikationsdichte in 
den elf untersuchten Printmedien. Anlässlich der vier Jubiläen wurden 
insgesamt 34 Artikel veröffentlicht, d. h. durchschnittlich fast neun 
Beiträge pro Jubiläumsjahr. Es wurde also gezielt versucht, die Erinne-
rung an die Barmer Ereignisse wachzuhalten, wobei die Berichter-
stattung in den Regionalblättern konsequenter und breiter ausfiel als – 
mit Ausnahme der „Jungen Kirche“ – in überregionalen Organen. 

                                                        
95  Niemöller, Barmen (wie Anm. 76), 208. 
96  Lochmann, Bekenntnis (wie Anm. 61), 318. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 151 

Auffällig ist zudem, dass anlässlich der Jubiläen gleich mehrfach die 
Barmer Theologische Erklärung im vollen Wortlaut abgedruckt wurde. 
Dies mag dem Umstand geschuldet sein, dass die Erklärung bis zu dem 
ab 1993 eingeführten Evangelischen Gesangbuch einem einfachen Ge-
meindeglied nur schwer zugänglich war und offensichtlich gingen die 
Redaktionen auch davon aus, dass dieser Text ganz unmittelbar seine 
Wirkung entfalten würde. 

In fast allen Beiträgen wurde eine historische Einordnung der Bar-
mer Ereignisse vorgenommen. Offensichtlich wurde es als notwendig 
angesehen, den Leserinnen und Lesern die bedrängte Situation der 
Kirche in den Jahren 1933/34 nachvollziehbar zu machen. Wurden in 
Beiträgen zum 20- und 25-jährigen Jubiläum die historischen Ausfüh-
rungen noch eher knapp gehalten, so finden sich in späteren Artikeln 
ausführliche Einordnungen, ja kleine Abhandlungen zur Geschichte 
der evangelischen Kirche in der Zeit des Nationalsozialismus. Aller-
dings barg die immer wiederkehrende historische Verortung von 
‚Barmen‘ das Problem, dass ‚Barmen‘ möglicherweise primär als histo-
risches Ereignis wahrgenommen wurde und dessen Bedeutung für die 
Gegenwart demgegenüber aus dem Blick geriet. 

An vier Punkten zeigen sich nahezu Leerstellen in der Bericht-
erstattung über ‚Barmen‘ und die Folgen: 

1. Nur zweimal erwähnt wurde die ökumenische Dimension der 
Barmer Erklärung. Während in einem Fall Kirchen genannt wurden, 
die sich aufgrund der Barmer Erklärung mit den deutschen Kirchen 
solidarisiert hätten, wurde an anderer Stelle zwar auf diese Dimension 
verwiesen, diese jedoch nicht weiter konkretisiert. 

2. Lediglich zwei im engeren Sinn theologische Themen wurden in 
den Beiträgen breiter entfaltet: die Frage nach dem Verhältnis von 
Kirche und Staat sowie die in der Erklärung deutlich werdende Zurück-
weisung der natürlichen Theologie. 

3. Eine zwischen West- und Ostdeutschland divergierende Barmen-
Rezeption wurde lediglich einmal greifbar, als eine Inanspruchnahme 
der Erklärung durch DDR-Theologen zur Begründung ihrer staats-
nahen Positionen entschieden zurückgewiesen wurde. 

4. Nur an einer Stelle, und hier eher beiläufig, wurde auf ein ent-
scheidendes Defizit der Barmer Erklärung verwiesen: das Schweigen 



Siegfried Hermle  
 

152 

zu den Verfolgungen und systematischen Ausgrenzungen von Jüdin-
nen und Juden97. 

An drei Punkten wurde den Leserinnen und Lesern eine wider-
sprüchliche Einordnung der Barmer Ereignisse vorgeführt. 

1. Einerseits wurde ‚Barmen‘ mit großer Emphase als widerständige 
Handlung herausgestellt, die die Bekennende Kirche geprägt habe, 
andererseits jedoch wurde beklagt, dass sich auch zur Bekennenden 
Kirche zählende Kirchenvertreter mit dem NS-Staat gemein gemacht 
hätten. 

2. Unterschiedlich bewertet wurde zudem die Frage, ob die Barmer 
Erklärung ein Bekenntnis oder aber ein Text sei, der vor allem Fragen 
aufgriff, die zu seiner Entstehungszeit relevant waren, wobei letztere 
Position intendierte, dass die Erklärung für die Gegenwart nur noch 
bedingte Aktualität besitze. 

3. Wiederholt wurde darauf verwiesen, dass die Barmer Ereignisse 
vergessen seien, keine Rolle mehr spielten, während andererseits auf 
die konkreten Folgen dieses Ereignisses beispielsweise im Blick auf die 
Zusammenarbeit der Kirchen untereinander verwiesen wurde. 

Überraschend oft wurde herausgestellt, dass aus Barmen noch 
Konsequenzen zu ziehen seien. Allerdings wurde neben dem Hinweis 
auf die Überwindung des Konfessionalismus kaum einmal konkret 
ausgeführt, worin diese denn bestehen sollten. So blieben die Leserin-
nen und Leser mit diesem oft emphatisch vorgetragenen Appell – 
„Barmen ein Ruf nach vorn“ – letztlich allein gelassen. 

Authentizität und Aufmerksamkeit erhofften sich die Redaktionen 
durch Beiträge von Teilnehmern an der Synode. Diese bekannten 
Persönlichkeiten sollten Interesse an der Barmer Synode wecken und 
deren Theologische Erklärung ins Blickfeld rücken. Allerdings hatte 
diese Autorenwahl eine durchaus problematische Seite: Die Zeitzeugen 
setzten nämlich die Auseinandersetzungen, die die Bekennende Kirche 
in der Zeit des Nationalsozialismus prägten, in ihren Beiträgen fort. So 
betonten die Lutheraner ihre Solidarität gegenüber und Hochachtung 
vor der Barmer Erklärung, während die Parteigänger der ‚radikalen‘ 
Bekennenden Kirche die Haltung der Lutheraner kritisierten und ihnen 

                                                        
97  Zur Frage ‚Barmen und die Juden‘ vgl. Schneider, Barmen (wie Anm. 14), 88–

94 sowie Schilling, Wort (wie Anm. 14), 206–210. 



Die Barmer Theologische Erklärung  
 153 

Indifferenz und Skepsis gegenüber der Erklärung, ja Kollaboration mit 
den NS-Machthabern vorwarfen. 

Die Analyse der anlässlich von ‚Barmen‘-Jubiläen in kirchlichen 
Publikationsorganen gedruckten Beiträge ergibt ein diskrepantes Bild: 
Einerseits wurde den Gemeindegliedern die überragende Bedeutung 
dieses Ereignisses und insbesondere auch der Erklärung vor Augen 
geführt und betont, dass dieser Text eine Weichenstellung gewesen sei, 
die auch gegenwärtig Relevanz besitze. Andererseits wurde ‚Barmen‘ oft 
als eine zwar historisch wichtige Zusammenkunft gewürdigt, doch 
deren Zeitbedingtheit betont und die Streitigkeiten um deren Wertung 
herausgestellt. So boten die Presseorgane ihren Leserinnen und Lesern 
eine disparate Erinnerungskultur und erschwerten dadurch eine 
Identifikation mit ‚Barmen‘. Zudem barg die – im Übrigen bis heute in 
Beiträgen über ‚Barmen‘ häufig gebotene – ausführliche Darstellung 
der historischen Hintergründe die Gefahr, dass die Barmer Erklärung 
primär als ein historischer und für die Gegenwart allenfalls sekundär 
relevanter Text erscheinen musste. Wie anlässlich des 50-jährigen 
Jubiläums durch die EKU98 müsste auch heute die theologische Aktua-
lität von Barmen herausgestellt werden. Doch ist dies hier nicht weiter 
zu entfalten: ‚Barmen‘ ist ein „… auch fernerhin gebotenes Zeugnis“, 
das mit all seinen vielfältigen Herausforderungen – gerade Gemeinde-
gliedern! – immer wieder neu erschlossen werden muss99. 

                                                        
98  Vgl. die in Anm. 4 genannten Studien. 
99  Andler, Zeugnis (wie Anm. 33). 





Ein deutsch-deutscher Versuch der Aktualisierung der Barmer 
Theologischen Erklärung in den siebziger und achtziger Jahren 

 
Axel Noack  

 
Anfang der 1970er Jahre begann die Evangelische Kirche der Union 
(EKU) damit, eine Aktualisierung der Thesen der Barmer Theologi-
schen Erklärung (BTE) vorzunehmen. Dabei war zunächst nur an die 
zweite These gedacht worden. Allerdings sollte das vom Theologischen 
Ausschuss ausgearbeitete Gutachten vom Rat offiziell als kirchliches 
‚Votum‘ beschlossen werden. Das Vorhaben wuchs sich aus und benö-
tigte am Ende ca. 28 Jahre Erarbeitungszeit (1970–1998)1. In dieser 
Zeit erfolgten innerhalb der EKU massive Umbrüche und so fällt die 
Erarbeitung der Voten zu den einzelnen Thesen der BTE in ganz 
unterschiedliche Zeiträume: 
 
Barmen II: Zum politischen Auftrag der Gemeinde 
Im Januar 1970 hatte der noch nicht in ‚Bereichsräte‘ gegliederte Rat 
der EKU eine Bitte an den Theologischen Ausschuss beschlossen: 
„Barmen II im Blick auf die gegenwärtige Situation in Kirche und 
Theologie zu interpretieren“2. Dieses sich über mehrere Jahre hinzie-
hende Vorhaben geriet in die heiße Phase der Auseinandersetzungen 
innerhalb der EKU über deren Einheit als gesamtdeutsche Kirche. 
Dem massiven Druck des DDR-Staates auf Abtrennung der Kirchen 
des Ostens von den Westkirchen hatten sich die Vereinigte Evange-
lisch-Lutherische Kirche in der DDR (VELKDDR) 1968 und auch der 
Ostteil der EKD 1969 schnell gebeugt. Die Evangelische Kirche in 
Berlin-Brandenburg und auch die EKU widerstanden diesem Druck 

                                                           
1   Es ist daher auch vollkommen angemessen, dass der letzte Band (Teilbd. 1) 

des großen Werkes im Anhang einen Beitrag von OKR i. R. Martin Stieve zur 
Geschichte des ganzen Vorhabens enthält: Die Geschichte der Auslegung der 
Barmer Theologischen Erklärung durch den Theologischen Ausschuß der 
Evangelischen Kirche der Union. In: Der Dienst der ganzen Gemeinde Jesu 
Christi und das Problem der Herrschaft. Veröffentlichung des Theologischen 
Ausschusses der Evangelischen Kirche der Union. Teilbd.1: Vorträge aus dem 
Theologischen Ausschuß der Evangelischen Kirche der Union zu Barmen IV. 
Gütersloh 1999, 150–175. 

2   Ebd., 158. 



Axel Noack  
 

156 

und ‚regionalisierten‘ sich lediglich. Allerdings gab es auch in beiden 
Kirchen Stimmen, die sich massiv für eine Aufspaltung einsetzten.  

Das Votum zu Barmen II unter dem Titel „Zum politischen Auf-
trag der christlichen Gemeinde“ wurde teils gemeinsam, teils in Ost-
West-Teilung erarbeitet. Dabei war geplant worden, drei gemeinsame 
Teile und eine je unterschiedliche Konkretion für die Situation in der 
Bundesrepublik und der DDR zu erarbeiten. Die Erarbeitung der Teile 
I bis III verlief noch relativ friedlich. Bei der Erarbeitung des vierten 
konkretisierenden Teils kam es im Westen zu sehr heftigen, grund-
sätzlichen Streitigkeiten3.  

Im Osten gelang es problemlos unter der Leitung des Synodalen 
Johannes Hamel, diesen Teil zu erarbeiten. Hier sollten die Probleme 
erst im Nachgang auftreten. OKR Stieve berichtete darüber, dass in der 
Sitzung des Bereichsrates Ost, die das Votum des Theologischen Aus-
schusses offiziell entgegennahm, die östlichen Ratsmitglieder gebeten 
hätten, dass der vierte Teil Ost im Westen nicht veröffentlicht werden 
sollte4. 

Hintergrund dafür war auch die Androhung des Staatssekretärs für 
Kirchenfragen in der DDR, Hans Seigewasser, strafrechtliche Verfol-
gungen eizuleiten, weil DDR-Bürger ohne Genehmigung im Westen 
Beiträge veröffentlich hätten. Er soll die Behandlung des Votums in 
der EKU-Synode (Bereich Ost) untersagt haben5. Hamel, der Haupt-
akteur des inkriminierten Teils IV (Ost), schrieb in seinen Erinne-
rungen im Jahr 1987: 

 

                                                           
3   Eine grundsätzlich andere Position vertrat Erich Dinkler in einem 

Sondervotum: Dinkler, Erich: Begründung der Ablehnung des Votums des 
Theologischen Ausschusses der Evangelischen Kirche der Union. Abge-
druckt in: Burgsmüller, Alfred (Hg.): „Zum politischen Auftrag der christ-
lichen Gemeinde (Barmen II): Votum des Theologischen Ausschusses der 
Evangelischen Kirche der Union. Gütersloh 1974, hier: 259–276; Stieve, 
Geschichte (wie Anm. 1) macht die Differenzen zum Mehrheitsvotum mit 
einem Satz Dinklers deutlich: „Barmen wollte die Politisierung der Gemeinde 
verhindern, hier wird sie zur Forderung erhoben.“ (ebd, 157). 

4   Stieve, Geschichte (wie Anm. 1), 158. 
5   Zum ganzen Vorgang vgl. Winter, Friedrich: Die Evangelische Kirche der 

Union und die Deutsche Demokratische Republik – Beziehungen und 
Wirkungen (Unio & Confessio 22). Bielefeld 2001, 267–271. 



Ein deutsch-deutscher Versuch der Aktualisierung  157 

„In der DDR sagte das Präsidium auf Druck der Regierung hin 
nicht nur die Behandlung der Vorlage ab, sondern sandte sie den 
Synodalen auch nicht zu bzw. ließ sie auf der Synode auch nicht 
offiziell austeilen. Durch Flüsterpropaganda nur war es möglich, 
daß sich viele Synodale einzeln im Büro sozusagen privat ein 
Exemplar aushändigen lassen konnten. Als ich von dem Absetzen 
der Vorlage schon vor dem Zusammentritt der Synode hörte, 
verzichtete ich auf die Teilnahme.“6 
 

Friedrich Winter spricht davon, dass in der DDR die Synode „in 
behutsamer Form“ mit dem Votum bekannt gemacht worden sei7. 
Auch in der Kirchenprovinz Sachsen gestaltete sich die Verbreitung 
des Votums schwierig.  

In einem Rundschreiben des Evangelischen Konsistoriums in Mag-
deburg vom 17. Juni 19748, das sich an „Pröpste, Superintendenten, 
Propsteikatecheten, Provinzialpfarrer und Dozenten kirchlicher Aus-
bildungsstätten, Vorsitzende der Gemeindekirchenräte unserer Kir-
chenprovinz“ richtete, wird auf Schwierigkeiten der Vervielfältigung 
des EKU-Votums verwiesen9. Dann werden die inhaltlichen Schwer-
punkte stichpunktartig benannt und es wird aufgezeigt, dass es vom 
Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR ja auch andere Voten 
gäbe („Zeugnis und Dienst der evangelischen Kirche und der Christen 
in der sozialistischen Gesellschaft der DDR“ vom 13. Januar 1973). 
Dann heißt es weiter: 

 
„So sehr sich aber die Themen berühren, so verschieden sind die 
theologischen Überlegungen: schon die Situationsanalyse geht z. T. 
von verschiedenen Wertungen aus, daher sind auch die Stellung-
nahmen teilweise verschieden. Daran zeigt sich, daß gegenwärtig 

                                                           
6   Hamel, Johannes: Einige Reminiszenzen aus der Geschichte der Evange-

lischen Kirche der Union von 1950 bis Mitte der siebziger Jahre, abge-
schlossen am 6.8.1987. Maschinenschriftlich 25 Seiten (Evangelisches 
Zentralarchiv [EZA] Berlin, 108/96/603, hier: 24f.). 

7   Winter, Kirche (wie Anm. 5), 268. 
8   Evangelisches Konsistorium der Kirchenprovinz Sachsen, I-458/74, 

Rundverfügung Nr. 24/74 vom 17.6.1974, Maschinenschrift 3 Seiten, gez. 
von OKR Harald Schultze [im Besitz des Verfassers]. 

9   „Das Votum umfaßt 46 Seiten: eine Gesamtvervielfältigung konnte daher von 
uns nicht vorgenommen werden.“ (Ebd.) 



Axel Noack  
 

158 

nicht mit einer verbindlichen kirchlichen Stellungnahme im Sinne 
früherer ‚Handreichungen‘ gerechnet werden kann. Da aber die 
Christen in der DDR aufgerufen sind, ihr politisches Zeugnis zu 
überdenken und ihre Antwort zu begründen, dürften gerade die 
verschiedenen Papiere für das Gespräch anregend sein. Das Votum 
des Theologischen Ausschusses der EKU hat seinen Schwerpunkt 
in den sehr subtilen theologischen Überlegungen. In der auf die 
DDR bezogenen Konkretion liegt der besondere Akzent in der 
Offenheit, mit der von einem schöpfungstheologischen Ansatz her 
die Chance der Humanität in einer säkularen Gesellschaft bewußt 
gemacht wird. Die Ermunterung zur Mitarbeit vermeidet jeglichen 
Konformismus, will aber gerade dazu helfen, ideologische Verhär-
tungen im Handeln der Christen wie der Gesellschaft aufzubrechen. 
In dieser behutsamen, aber klaren Reflexion des Begriffes ‚Mit-
arbeit‘ liegt ein Beitrag, der für das Gespräch in den Gemeinden ein 
guter Ansatzpunkt sein könnte.“10 
 

Nahezu peinlich ist die Veröffentlichung des Votums, die im Westen 
erschien. In der Einleitung von Alfred Burgsmüller findet sich einzig 
der lapidare Satz: „Die hiermit veröffentlichte Fassung des Votums 
enthält nur die Teile, die sich auf die Bundesrepublik und Berlin-West 
beziehen.“11 

Auch, dass das Referat eines der Teilnehmenden aus der DDR, 
Hellmut Bandt, zum Thema „Zum Weg der Kirche in Staat und 
Gesellschaft der DDR. Rückblick und Bestandsaufnahme“12 nicht im 
Band veröffentlicht wurde, wird nur am Rande erwähnt13. Möglicher-
weise war es nötige oder falsche Rücksichtnahme auf die östlichen 
Befindlichkeiten, dass hier so verfahren wurde. 
 
Barmen III: Kirche als „Gemeinde von Brüdern“ 
Die Aktualisierung der dritten Barmer These gelang wesentlich besser. 
Die Erarbeitungszeit 1975 bis 1980 fiel nun in eine Phase der voll-

                                                           
10  Ebd., 2f. 
11  Burgsmüller, Auftrag (wie Anm. 3), 10.  
12  Vgl. Stiewe, Geschichte (wie Anm. 1), 153. 
13  Vgl. „Die im Ausschuß gehaltenen Vorträge sind uns – bis auf einen – zur 

Veröffentlichung überlassen worden.“ (Burgsmüller, Auftrag [wie Anm. 3, 11]). 
Der Beitrag von Helmut Bandt wird überhaupt nicht erwähnt.  



Ein deutsch-deutscher Versuch der Aktualisierung  159 

zogenen Regionalisierung. Auch wenn es in den Ausschusssitzungen 
zu Barmen III heftige Auseinandersetzungen gegeben hatte, konnte am 
Ende ein gemeinsames Votum verabschiedet werden14. Das Geleitwort 
wurde von den beiden Vorsitzenden der Bereichsräte unterzeichnet. In 
den aufgezeigten ‚Weisungen‘, die von Barmen für heute ausgehen, 
werden neun kirchliche Handlungsfelder behandelt. In einzelnen von 
ihnen gibt es gesonderte Konkretisierungen für die beiden Bereiche der 
EKU, aber diese sind alle Teil eines gemeinsamen Ost-West-Votums. 
 
Barmen V: Für Recht und Frieden sorgen – Auftrag der Kirche und Aufgabe des 
Staat nach Barmen V 
Die Aktualisierung zu Barmen V, die in der Zeit von 1983 bis 1986 
erarbeitet wurde15, versteht sich als eine rein westliche Ausarbeitung. 
Beteiligt war allein der Theologische Ausschuss des Westbereiches16. 
Dass es in der EKU auch Christen gab, die unter anderen Verhältnissen 
zu leben und mit einer ganz anderen staatlichen Wirklichkeit zu tun 
hatten, wird weder im Geleitwort des Ratsvorsitzenden noch im Be-
schluss des Rates (Bereich West) zu dem Votum auch nur erwähnt. 
Einzig im Einbringungsreferat von Enno Obendiek vor der Synode 
(Bereich West) findet sich der etwas kryptische Satz:  

 
„Wie vergleichbar ist die Situation in den beiden Bereichen der 
EKU geworden? Welcher der beiden Bereiche ist freier? Ist es der 
Teil, der Christen in allen politischen Parteien kennt und dessen 
‚Worte‘ darum den Eindruck einer eindeutigen Ausgewogenheit 
machen? Oder ist es der Teil, der auf Christen in staatstragenden 
Positionen keine Rücksicht nehmen muß, weil es sie dort nicht gibt, 
und der darum in dieser Weise freier und alternativer sprechen 

                                                           
14  Vgl. Burgsmüller, Alfred (Hg.): Kirche als „Gemeinde von Brüdern“ (Barmen 

III) – Votum des Theologischen Ausschusses der Evangelischen Kirche der 
Union. 2. Teilbd. Gütersloh 1981.  

15  Vgl. Hüffmeier, Wilhelm (Hg.): Für Recht und Frieden sorgen. Auftrag der 
Kirche und Aufgabe des Staates nach Barmen V. Theologisches Votum der 
Evangelischen Kirche der Union – Bereich Bundesrepublik und Berlin-West. 
Gütersloh 1988. 

16  Einzig ein kirchengeschichtliches Referat des DDR-Kirchenhistorikers Hart-
mut Ludwig zum Thema: „Die Wirkungsgeschichte von Barmen V 1934–
1948 an ausgewählten Beispielen“ wurde im Ausschuss gehalten. Vgl. ebd., 
129. (Zu Barmen V wurden die gehaltenen Referate nicht veröffentlicht.) 



Axel Noack  
 

160 

kann, aber der die politische Rückmeldung auf solches Sprechen, 
wenn überhaupt, dann jedenfalls nicht auf dem Markt erhält?“17 
 

Bei dieser Sachlage muss es allerdings verwundern, dass im Anhang 
zum Votum die EKU-Handreichungen von 1957 und 1959 sowie die 
„Zehn Artikel über Freiheit und Dienst der Kirche“ von 1963 
abgedruckt werden. 

Die Erarbeitung zu Barmen V geschah in zeitlicher Nähe zur Ent-
stehung der EKD-Denkschrift „Evangelische Kirche und Demokratie 
– Der Staat des Grundgesetzes als Angebot und Aufgabe“, die 1985 
erschien18. Auch diese ‚Demokratiedenkschrift‘ war ein rein westliches 
Produkt. Aber hier war man sich der besonderen Situation der Teilung 
Deutschlands wenigstens bewusst: 

 
„Mit den evangelischen Christen in der Deutschen Demokratischen 
Republik sind wir in der besonderen Gemeinschaft der Kirche 
verbunden. Sie leben in einem anderen gesellschaftlichen System 
und einer anderen Staatsform. Ihren Weg und ihre Aufgaben als 
Staatsbürger bestimmen sie in ihrer Kirche als einer eigenständigen 
gesellschaftlichen Kraft für sich selbst, so wie wir es hier für uns 
tun. Diese Klarstellung mindert nicht den Ernst unserer Über-
zeugungen. Sie betont die Freiheit zur Verantwortung dort, wohin 
wir uns als Christen gestellt finden. Zu dieser Freiheit gehört es 
auch, voneinander zu hören und zu lernen, wie Christen ihre 
politische Existenz in unterschiedlichen Situationen zu verstehen 
suchen. Daß Christen insoweit auch unterschiedlich Stellung neh-
men, mindert nicht die Verbundenheit in der einen Kirche Jesu 
Christi.“19 
 

Barmen I und VI (1992) und Barmen IV (1999) 
Die Ausarbeitungen zu den Thesen I, VI und IV fanden ihren jeweili-
gen Abschluss in den Jahren 1992 bzw. 1999. Damals war die Regio-

                                                           
17  Ebd., 19. 
18  Evangelische Kirche und Demokratie – Der Staat des Grundgesetzes als Angebot und 

Aufgabe. Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland. Hg. vom 
Kirchenamt im Auftrag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland. 
Gütersloh 41990. 

19  Ebd., 9 (Einleitung). 



Ein deutsch-deutscher Versuch der Aktualisierung  161 

nalisierung der EKU in Bereiche längst wieder aufgehoben worden und 
die EKU agierte als eine einheitliche Kirche. Interessant ist dabei, dass 
das sehr umfängliche Votum zu Barmen I und VI20 einen ganzen 
Abschnitt (Teil III) zum Thema „1. Zur Barmenrezeption in den 
Kirchen der DDR – Vergangenheit und Selbstprüfung“ enthielt21. Hier 
werden geradezu die Aussagen zu Barmen V der ‚reinen‘ westlichen 
Ausarbeitung noch einmal wiederholt und es wird versucht zu erklären, 
warum solch klares Reden in der DDR nicht möglich war. 

Das gesamte sehr umfänglich geratene Werk zur Aktualisierung der 
Barmer Theologischen Erklärung konnte niemals die Popularität der 
alten Handreichungen, der Kanzelabkündigungen oder der „Zehn 
Artikel“ erreichen. Heute, 25 Jahre nach dem Abschluss der Arbeit, 
sind die Voten möglicherweise noch in der Fachwelt präsent. In der 
konkreten Arbeit – wobei weiterhin fröhlich und unbeeindruckt auf 
‚Barmen‘ verwiesen wird – spielen sie keine Rolle mehr. Gerade die 
vielen Verwerfungen in der 28-jährigen Entstehungszeit der Aktuali-
sierungen zeigen, wie kompliziert es werden kann, wenn ein eigentlich 
alter historischer Text auf seine bleibende Bedeutung befragt werden 
soll. Bei Barmen ist das eine bleibende und lohnende Aufgabe. 

 

                                                           
20  Vgl. Hüffmeier, Wilhelm (Hg.): Das eine Wort Gottes – Botschaft für alle. 

Barmen I und VI. Votum des Theologischen Ausschusses der Evangelischen 
Kirche der Union. Teilbd. 2. Gütersloh 1993. 

21  Ebd., 123–130. 





Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der 
‚ Judenfrage‘* 

 
Torben Burkart  

 
Die Problematik des in der Forschung heftig umstrittenen Begriffes 
‚Kirchenkampf‘1 hängt vor allem mit seiner Rezeption nach 1945 zu-
sammen: Allzu oft wurde er einseitig zugunsten der eigenen Position 
interpretiert. Die Deutung des ‚Kirchenkampfes‘ diente der kirchlichen 
Identitätsvergewisserung und -bildung und wurde für die eigene Zu-
kunftsorientierung nicht selten apologetisch gebraucht. Die eigenen 
Leute verehrte man oftmals als ‚Helden‘, weil sie ja im Widerstand zum 
‚bösen‘ Nationalsozialismus tapfer gekämpft und Widerstand geleistet 
hatten2. 

                                                        
*   Der erste Teil dieses Aufsatzes gibt Ergebnisse meiner Dissertation wieder: 

Burkart, Torben: Protestantische Kirchenkampfdeutungen. Eine verglei-
chende Untersuchung zu Karl Barth, Walter Künneth und Emanuel Hirsch 
(KKR 86). Göttingen 2023. Da der erste Teil des vorliegenden Aufsatzes zum 
‚Kirchenkampf‘ nicht wesentlich über den Forschungsstand dieser Arbeit hin-
ausgeht und die Quellen darin umfangreicher aufgearbeitet worden sind als es 
hier möglich ist, und um Redundanzen zu vermeiden, verzichte ich im ersten 
Teil auf Literaturangaben, verweise auf die entsprechenden Kapitel meines 
Buches und kennzeichne zentrale Schlüsselbegriffe dadurch, dass ich sie kur-
siv setze.  

1   Weil der Begriff „Kirchenkampf“ im Verlauf dieses Aufsatzes sehr häufig ver-
wendet wird und um Missverständnissen vorzubeugen, setze ich ihn im Fol-
genden in einfache Anführungsstriche, um seine Problematik anzuzeigen, 
wenn ich ihn als wissenschaftlichen Begriff verwende. Wenn es sich um ein 
Zitat der Akteure handelt, steht der Begriff in normalen Anführungszeichen. 
Diese Entscheidung kann als eine historiographische Konsequenz meiner Ar-
beit angesehen werden. Vgl. ebd., 19–22, 327–331. Analog verfahre ich mit 
dem schwierigen Begriff „Judenfrage“. 

2   Vgl. etwa Hüttenhoff, Michael: Erneuerung und Schuld der Kirche. Günter Ja-
cobs Deutung des Kirchenkampfs. In: Großhans, Hans-Peter u. a. (Hg.): 
Schuld und Vergebung. Festschrift für Michael Beintker zum 70. Geburtstag. 
Tübingen 2017, 203–217; Fischer-Hupe, Kristine: Der Kirchenkampfdiskurs 
nach 1945. Wie katholische und evangelische Theologen in der frühen Nach-
kriegszeit über den Kirchenkampf der Jahre 1933–1945 sprachen. In: KZG 
15 (2002), 461–489. 



Torben Burkart 
 

164 

Demgegenüber steht eine eher kritische neuere Forschung, die betont, 
dass viele protestantische Christen mehr Täter als Opfer waren und 
sich eher angepasst als widerständig verhielten3.  

Der vorliegende Beitrag verfolgt aus der Akteursperspektive dreier 
einflussreicher, wirkmächtiger und repräsentativer evangelischer Theo-
logen4 eine doppelte Fragestellung: 1.) Wie haben Karl Barth, Walter 
Künneth und Emanuel Hirsch den ‚Kirchenkampf‘ gedeutet? 2.) 
Welche Rolle hat dabei die sogenannte Judenfrage gespielt? Inwiefern 
war sie auch Teil des ‚Kirchenkampfes‘? 

Die drei Theologen repräsentieren die beiden großen protestan-
tischen Konfessionen und stehen für verschiedene kirchliche Gruppie-
rungen: Barth für den dahlemitischen Flügel, Künneth für den 
landeskirchlichen Flügel der Bekennenden Kirche (BK) und die 
Jungreformatorische Bewegung (JB) und Hirsch für die Deutschen 
Christen (DC). Außerdem hatten sie verschiedene kirchliche und theo-
logische Funktionen und Aufgabenfelder inne: Es handelt sich um 
Theologieprofessoren (Karl Barth und Emanuel Hirsch; Walter 
Künneth erst nach 1945), die vielfältige theologische Beratertätigkeiten 
ausübten. Künneth war darüber hinaus der Leiter der Apologetischen 
Centrale und Barth verfolgte und kommentierte den ‚Kirchenkampf‘ 
nach seiner Ausweisung vom Ausland aus. 

 
1. Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und ihre Grundlagen 

1.1. Theologische Grundlagen für die Deutung des ‚Kirchenkampfes‘5 

Die drei untersuchten Theologen könnten im Hinblick auf die Grund-
lagen ihrer Deutung des ‚Kirchenkampfes‘ kaum unterschiedlicher 
sein: 

                                                        
3   Vgl. bspw. Gailus, Manfred: Protestantismus und Nationalsozialismus. Ein 

Bericht über den Stand der Debatte. In: Scherzberg, Lucia (Hg.): Vergangen-
heitsbewältigung im französischen Katholizismus und deutschen Protestan-

tismus. Paderborn u. a. 2008, 155–172. – Wegweisend für diese Erkenntnis 
war folgender Beitrag: Mehlhausen, Joachim: Nationalsozialismus und Kirchen. 
In: TRE 24 (1994), 43–78. 

4   Zum Begriff „Akteursperspektive“ und den Kriterien für die Autorenwahl 
vgl. Burkart, Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 23–30. 

5   Vgl. ebd., 313–315. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 165 

Karl Barth6 wurde nicht müde zu betonen, dass auch seine Ekklesiolo-
gie restlos theologisch – d. h. für ihn christologisch – bestimmt war: Seine 
exklusivistische Offenbarungstheologie, d. h. sein exklusives Verständnis vom 
Wort Gottes, was sich in seiner christologischen Konzentration zusammen mit 
seiner Auffassung des ersten Gebotes als zentralem theologischem Axiom zu 
einer strikten Grenze der Theologie bündelte und formierte, hatte im 
wahrsten Sinne des Wortes kritischen Charakter. Dasselbe gilt für Barths 
Wort-Gottes-Ekklesiologie und sein Verständnis von Bekenntnis: Jeden 
Bindestrich, jedes noch so kleine und bescheiden daherkommende 
‚und‘ neben dem Wort Gottes, neben Theologie, Bekenntnis oder Kir-
che, jede Aufwertung oder Betonung des Natürlichen im Vergleich zur 
Faktizität der Offenbarung des biblischen Gottes betrachtete er als na-
türliche Theologie, die er kategorisch ablehnte und entschieden be-
kämpfte. Es konnte und durfte für Barth keine Größe und keine In-
stanz neben Theologie, Kirche und Bekenntnis geben. Deswegen be-
trachtete er Konzepte wie Anthropologie, Volk, Rasse, Staat, Natur, 
Politik, Vernunft, gegenwärtige Lage, Stunde usw. – egal wie die In-
stanz neben dem Bindestrich auch heißen mochte – als eine eigene 
Größe und somit als potenziellen Feind der Offenbarung Gottes. Die 
Theologien der DC und der JB, denen Emanuel Hirsch und Walter 
Künneth angehörten, und die Weltanschauung des Nationalsozialis-
mus selbst interpretierte Barth lediglich als verschiedene Spielarten und 
zugespitzte Exponenten einer so verstandenen natürlichen Theologie, die 
er als solche rundum ablehnte. 

Walter Künneth7 wiederum deutete dagegen alles Irdische im 
Rahmen seiner trinitarisch angelegten und schöpfungstheologisch 
fundierten biblischen Weltdeutung. In diesem Zusammenhang spielte die 
in den 1930er Jahren populär gewordene Theologie der Schöpfungs- 
bzw. Erhaltungsordnungen eine wesentliche Rolle. Künneth konzep-
tualisierte diese auf eigentümliche Weise trinitarisch: 1.) Die ursprüng-
lichen Schöpfungsordnungen seien gut und eine Gabe bzw. ein Segen Gottes. 
2.) Da die Schöpfung Gottes aber im Schatten des Sündenfalles eine 
getrübte, verfluchte, unreine und geradezu dämonische sei, müsse man 
post lapsum auch von sogenannten Zornes- und Sündenordnungen ausgehen. 
3.) Im Lichte der angebrochenen und sich noch vollendenden 

                                                        
6   Vgl. ebd., 40–44. 
7   Vgl. ebd., 144–150. 



Torben Burkart 
 

166 

Versöhnung habe Gott jedoch für Erbarmens- und Gnadenordnungen, 
sogenannte Erhaltungsordnungen, gesorgt, die den Schöpferwillen zu-
mindest noch erahnen lassen. Auch Rasse, Volk, Staat betrachtete 
Künneth prinzipiell als solche gottgewollten und gottgegebenen 
Erhaltungsordnungen.  

Obwohl Künneth wiederholt von der kämpfenden Kirche (ecclesia 
militans) sprach und diese als radikale Infragestellung der Welt und des 
Menschen vom Evangelium und Gottes Ordnungen her verstand, ging 
er von einer doppelten Bindung der Kirche sowie des einzelnen Christen 
aus. Hier tritt der Bindestrich deutlich zu Tage, den sich Barth 
abzulehnen gezwungen sah: a) Selbstverständlich waren sowohl der 
einzelne Christ als auch die Kirche an Jesus Christus und das Wort 
Gottes gebunden, aber b) sie waren auch an das deutsche Volk und (hier 
spielt die lutherische Zwei-Reiche-Lehre eine zentrale Rolle) an den 
Staat als politische Obrigkeit gebunden, weil es sich hierbei ja um 
Erhaltungsordnungen Gottes handelte. Diese zweite Bindung an die 
politische Welt bezeichnete Künneth auch als politisches Amt, obwohl 
die Kirche selbst freilich nicht politisch, sondern rein theologisch 
begründet und geordnet sei. Auch sein Bekenntnisbegriff wies eine 
doppelte Bindung auf: Zum einen lässt sich bei ihm eine 
konfessionalistische Verengung auf den lutherischen Bekenntnisstand 
beobachten und zum anderen war Künneth vor dem Hintergrund 
seiner apologetischen und missionarischen Anliegen stets stark um 
Volksmission bemüht. 

Emanuel Hirsch8 unterschied im Rahmen seiner Ekklesiologie 
scharf zwischen sichtbarer (d. h. menschengemachter und deshalb 
prinzipiell sündhafter) und unsichtbarer (d. h. transzendenter und 
göttlicher) Kirche, wobei sein Begriff von unsichtbarer Kirche 
merkwürdig vage, subjektiv und individualistisch blieb. Alle Fragen 
nach der Ordnung der sichtbaren Kirche mussten sich nach den 
Gesichtspunkten der sachlichen Notwendig- und Zweckmäßigkeit 
richten. Hirsch vertrat außerdem das Volkskirchenideal als das 
kirchliche Ideal aller Reformatoren und arbeitete deshalb stark auf die 
Reichskirche hin.  

Ein zentraler Teil seiner Weltanschauung war das Theologumenon 
der ethischen Geschichtsansicht. Dieses fußte auf der fundamentaltheo-

                                                        
8  Vgl. ebd., 219–225, 228–247. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 167 

logischen Überzeugung, dass der Gott des Evangeliums und der Gott der 
Geschichte ein und derselbe seien. Deshalb war es ihm ein Anliegen, in 
der Deutung der Lage und der wagenden Interpretation der Stunde den Ruf 
Gottes wahrzunehmen. Die mit dem Jahr 1933 eingetretene geschicht-
liche Lage bot für ihn die gottgeschenkte Möglichkeit der Einung von 
Deutsch- und Christentum.  

Ab November 1934 sprach Hirsch programmatisch von der 
Dialektik der christlichen Freiheit und politischer Bindung und betrachtete 
sich selbst und seine Theologie als letztlich im Wesentlichen politisch 
bestimmt. 

Im Rahmen seiner Souveränitätstheorie unterschied Hirsch zwischen 
dem verborgenen Souverän, den er mit dem deutschen Volk (Nomos) 
identifizierte und dem offenbaren Souverän, in dem sich der politische 
Wille des verborgenen Souveräns manifestiere und Gestalt gewinne. Diesen 
offenbaren Souverän identifizierte Hirsch schon früh mit der NS-
Bewegung und im Laufe der Zeit immer stärker mit Adolf Hitler selbst 
als dem genialen Beweger und als einem Geschenk Gottes an das deutsche 
Volk sowie als ein Werkzeug des Schöpfers aller Dinge. 
 
1.2 Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘9 
So gänzlich unterschiedlich wie die theologischen Grundlagen der drei 
untersuchten Theologen fielen auch ihre Deutungen des ‚Kirchen-
kampfes‘ aus. 

In Barths10 Wahrnehmung war unter dem NS-Regime das Bündnis 
zwischen Kirche und Staat, das seit Konstantin gegolten hatte, 
endgültig zerbrochen. Die Welt hatte endlich der Kirche ihr wahres 
evangeliumsfeindliches und selbstherrliches Gesicht gezeigt und die 
Grenze, die ihr das Evangelium als einziger Offenbarungsinstanz 
gesetzt hatte, nicht mehr länger anerkannt.  

Schon vor 1933 betrachtete Barth den Faschismus in diesem 
Kontext als eine Fremdreligion. Mit zunehmender Dauer der Aus-
einandersetzungen deutete er den Nationalsozialismus als eine 
(Gegen)Kirche mit eigener antichristlicher Weltanschauung. Den NS-
Staat, die DC und die JB wertete er als besonders zugespitzte und 
gefährliche Spielarten der natürlichen Theologie.  

                                                        
9   Vgl. ebd., 315–317. 
10  Vgl. ebd., 44–110, besonders 77–110. 



Torben Burkart 
 

168 

Durch ihre Radikalität und Totalität sei die Kirche vor eine fundamen-
tale Entscheidungs- und Glaubensfrage gestellt: Wem gehorcht sie mehr: 
Gott oder dem Menschen (Apg 5,29)? Barth betrachtete sie als eine 
fundamentale Frage des gesamten ‚Kirchenkampfes‘, die die gesamte 
Kirche auf der ganzen Welt angehe. Im ‚Kirchenkampf‘ werde schließ-
lich eine alte Not der Kirche, aber auch eine große Verheißung sichtbar: 
Die Kirche müsse sich im ‚Kirchenkampf‘ geistlich konsolidieren und ein 
geistliches Widerstandszentrum gegen die evangeliumsfeindliche und selbst-
herrliche moderne Welt bilden. Da es sich beim ‚Kirchenkampf‘ für Barth 
schließlich in seinem tiefsten Grund und jenseits aller Symptome des 
Tagesgeschehens um einen geistlichen Kampf handelte, ging es in ihm um 
nicht mehr und nicht weniger als um das notwendige und entschiedene 
Bekenntnis zu Jesus Christus. Insofern war der ‚Kirchenkampf‘ in Barths 
Augen letztlich ein Bekenntniskampf. 

Für Künneth11 war das Ereignis des 30. Januar 1933 der Beginn einer 
nationalen Revolution, womit eine neue Epoche deutscher Geschichte ange-
brochen war. Das Jahr 1933 deutete er als Neubeginn der Frage nach 
Gottes Ordnungen und als Zeichen der deutschen Sendung in der Geschichte. 
Beide Phänomene waren für ihn nur als Fügung Gottes verstehbar. Hier 
habe sich die Möglichkeit der Reformation, d. h. der Neuwerdung der 
deutschen evangelischen Kirche aus dem Wesen der Kirche heraus ergeben. 
Die Entstehung einer lebendigen bekennenden Kirche deutscher Nation be-
trachtete Künneth als das Ziel der Kirche im ‚Kirchenkampf‘.  

Im NS-Staat sah Künneth einen echten Staat im lutherischen Sinne 
(Zwei-Reiche-Lehre) als echtes Gegenüber für die Kirche, denn im NS-
Staat meinte er, echte Politik, echten Volksnomos und echte geschichts-
mächtige Kraft erkennen zu können. Künneth war fest davon über-
zeugt, dass der NS-Staat kein Religionsersatz sein, sondern vielmehr 
die christliche Freiheit ermöglichen wolle.  

Die wahre Kirche und der echte Staat hatten in Künneths Augen einen 
gemeinsamen Gegner: Liberalismus und Bolschewismus. Die wahre 
Alternative lautete darum: Heidnischer Geist oder Heiliger Geist?, denn im 
Kampf des Evangeliums gegen die Mächtigkeit der Dämonen und die 
Gewalt des Satans gebe es nur ein entschiedenes Entweder-oder und kein 
Sowohl-als-auch. Als wichtigsten und gefährlichsten Exponenten 
dieses Heidnischen Geistes betrachtete Künneth den Mythos von Alfred 

                                                        
11  Vgl. ebd., 150–208. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 169 

Rosenberg, den er entschieden bekämpfte, aber stets deutlich von der 
Ideologie und Weltanschauung des NS-Staates unterschied. Während 
Künneth den ‚Kirchenkampf‘ eher als Kampf innerhalb der Kirche gegen die 
Irrlehre der DC interpretierte, stellte sich dieser Geisteskampf vor allem 
als Kampf gegen die Kirche dar, aber auch als Kampf der Kirche gegen die Welt 
(ecclesia militans). 

Auch für Hirsch12 war der 30. Januar 1933 ein geschichtstheolo-
gisches Ereignis von allerhöchster Bedeutung. In dieses Ereignis setzte 
er seine gesamten Hoffnungen für die Umformung des Staates, des 
Volkes und der evangelischen Kirche zur Reichskirche. 

Den ‚Kirchenkampf‘ betrachtete er zunächst als einen verheißungs-
vollen Kampf um ein neues Bekenntnis und Bekennen der Kirche 
angesichts des neuen Wirklichkeitsverständnisses. Deshalb witterte er 
im ‚Kirchenkampf‘ die Möglichkeit der Schaffung eines Einheits-
bekenntnisses für Kirche und Volk.  

Geschichtstheologische Deutungen bezüglich NS-Staat und 
Luthertum gepaart mit völkisch-theologischen Theologumena be-
stimmten seine Deutung des ‚Kirchenkampfes‘: Im NS-Staat habe die 
Kirche und das deutsche Volk eine neue geistige Heimat gefunden; das 
Christentum selbst enthalte historisch bedingt sowohl Elemente der 
jüdischen Gesetzesreligion als auch der germanisch-heidnischen 
Volksreligion; in der Reformation Luthers sei die Sendung Gottes in 
besonderer Weise auf das Deutsch- und das Luthertum übergegangen.  

Weil Hirsch den NS-Staat zunehmend mit dem offenbaren Souverän 
identifizierte und diesem den verborgenen Souverän (das Volk) unter-
ordnete, wertete er jede Feindschaft gegen den NS-Staat sogleich als 
eine Feindschaft gegen den deutschen Volksnomos und den in der 
Stunde geoffenbarten Willen Gottes. Vor diesem Hintergrund betrach-
tete er jede Kritik am NS-Staat und an der Neuwerdung der Kirche als 
politisch motivierte Agitation, was zu einer Politisierung des 
‚Kirchenkampfes‘ führte. 

 
 
 
 

                                                        
12  Vgl. ebd., 247–297. 



Torben Burkart 
 

170 

1.3 Strukturelle Gemeinsamkeiten der Deutungen des ‚Kirchen-
kampfes‘ 

Trotz aller fundamentalen Unterschiede zwischen den Positionen der 
drei Theologen und ihren Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ lassen sich 
vier interessante Strukturanalogien feststellen13: 

1.) Alle drei Theologen interpretierten den ‚Kirchenkampf‘ als einen 
Kampf gegen einen als negativ bewerteten Liberalismus. Dabei wurde allerdings 
unter ‚liberal‘ Verschiedenes verstanden:  

Für Barth bildeten die moderne Welt und die in seinen Augen 
selbstherrliche Liberale Theologie des 19. und 20. Jahrhunderts die 
Grundvoraussetzungen dafür, dass das autoritäre und vor allem totali-
täre NS-Regime sowie ketzerische Gruppen wie die nationalsozialis-
tischen DC überhaupt entstehen konnten.  

Künneth betrachtete die Liberale Theologie und den Kulturprotes-
tantismus als die geistigen Voraussetzungen für die Entstehung des 
heidnischen Geistes des Neuheidentums.  

Für Hirsch trugen der politische Liberalismus, Demokratismus, 
Pazifismus und Parlamentarismus der Weimarer Republik einen 
großen Teil der Schuld am Elend des deutschen Volkes vor 1933. Des-
wegen bekämpfte er sie als überzeugter Nationalsozialist vehement.  

2.) Allen drei Deutungen zufolge rief der ‚Kirchenkampf‘ sowohl 
die gesamte Kirche als auch jeden einzelnen Christen zu einer 
eindeutigen und entschlossenen Entscheidung auf. Symptomatisch 
hierfür sind ständig auftretende Argumentationsfiguren wie der Satz 
vom ausgeschlossenen Dritten, der sich wiederholt in dem program-
matischen Entweder-oder (in Abgrenzung zu einem pluralistischen 
Sowohl-als-auch) ausdrückt sowie in Begrifflichkeiten, die die 
Notwendigkeit der Entscheidung, Wahl und ‚Scheidung der Geister‘ 
widerspiegeln. Obgleich die Wahlmöglichkeiten und Optionen sich 
deutlich unterschieden, waren sich alle drei Akteure darüber einig, dass 
eine Entscheidung notwendigerweise getroffen werden musste.  

3.) Ein wesentlicher Grund für dieses Phänomen war die 
exklusivistische Interpretation der eigenen theologischen Axiomata. 

Barth betrachtete vor dem Hintergrund seiner exklusivistischen 
Wort-Gottes-Theologie und Ekklesiologie und dem theologischen 
Axiom vom ersten Gebot („Du sollst keine anderen Götter neben mir 

                                                        
13  Vgl. ebd., 324–327. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 171 

haben!“ – Ex. 20,3; Dtn. 5,7) ausnahmslos jeden Bindestrich neben der 
Offenbarung Gottes, dem Gebot Gottes oder dem Bekenntnis zu Gott 
als Ausdruck einer verderblichen und abzulehnenden natürlichen 
Theologie und somit als Versuch, sich selbst an Gottes Stelle zu setzen.  

Künneth wiederum interpretierte seine Lehre der Schöpfungs- und 
Erhaltungsordnungen Gottes axiomatisch. Außerdem ging er von 
einer doppelten Bindung des Christen an Christus und an Gottes 
Erhaltungsordnungen aus, zu denen er auch die Instanzen Volk, Rasse 
und Staat zählte. Seine lutherisch gefärbte Interpretation des NS-
Staates als gottgewollte Obrigkeit im Sinne von Röm 13 zusammen mit 
einer schöpfungstheologischen Würdigung desselben als Erhaltungs-
ordnung Gottes führten u. a. dazu, dass er vor 1945 den NS-Staat 
keineswegs als Gegner der Kirche im ‚Kirchenkampf‘ betrachtete.  

Hirschs ethische Deutung der Geschichte als Ausdruck des 
göttlichen Willens und seine Interpretation der Zwei-Reiche-Lehre 
konnten wiederum aus philosophischen Gründen nicht ihren Ausgang 
im Bereich des Theologischen nehmen, sondern betrachteten das 
Gebot der Stunde axiomatisch als Grundlage der Deutung des 
‚Kirchenkampfes‘. Dies hatte zur Folge, dass in dem Moment, in dem 
Hirsch den Ruf Gottes in der NS-Bewegung vernommen hatte, alles 
mit der Haltung dem NS-Staat gegenüberstand und fiel. Auf diese 
Weise übergab er die Kirche in die absolute Abhängigkeit vom NS-
Regime. 

4.) Eine vierte frappierende Gemeinsamkeit haben alle drei Theo-
logen: Sie ordneten das Humanum des einzelnen Individuums ihren 
eigenen Überzeugungen unter.  

Angesichts der diametralen Unterschiede zwischen dem national-
sozialistischen Einheitsgedanken (Künneth und Hirsch) einerseits und 
der kirchlichen Bekenntnisbestimmtheit (Barth und Künneth) 
andererseits kann eine solche Analogie nicht inhaltlicher, sondern muss 
vielmehr formaler Natur sein. Formal scheint die Analogie allerdings 
tatsächlich frappierend. Die Entindividualisierung und Überordnung 
einer allein als angemessen betrachteten Sache über das einzelne 
Individuum und die exklusivistische Interpretation dieser Sache 
führten doch immer zu dem gleichen Ergebnis: Zum Verlust oder 
zumindest zur Unterordnung des Menschlichen unter die überge-
ordnete Sache.  



Torben Burkart 
 

172 

Dieses bemerkenswerte Phänomen lässt sich an der Behandlung der 
sogenannten Judenfrage besonders eindrücklich verdeutlichen, da ge-
rade sie von allen Akteuren vor allem als ein politisches (Hirsch und 
Künneth) oder kirchliches (Künneth) oder theologisches bzw. christo-
logisches (Barth) oder gar rassentheoretisches (Hirsch und Künneth) 
Problem betrachtet wurde.  
 
2. Deutungen der ‚ Judenfrage‘ 

2.1 Karl Barth 

2.1.1 Barth zur ‚ Judenfrage‘ vor und während 193314 

Bereits in seinem Ende 1931 entstandenen Aufsatz „Fragen an das 
‚Christentum‘“ bezeichnete Barth den „Faschismus“, „Amerikanis-
mus“ und „Bolschewismus“ als „Fremdreligionen“ und machte klar, 
dass er mit ihnen einen „Kampf bis aufs Messer“15 erwarte.  

Sehr instruktiv für Barths kritische Haltung gegenüber dem jungen 
NS-Staat im Jahre 1933 sind seine privaten Briefe16. Hier betonte Barth 
seine ablehnende Haltung gegenüber dem Nationalsozialismus mit 
Verweis auf dessen Quasi-Religiosität, die seiner Meinung nach im 
Gegensatz zur Exklusivität des Wortes Gottes und des ersten Gebotes 
stand. Nur „in diesem Zusammenhang“ bezog Barth auch zur ‚ Juden-
frage‘17 Stellung gegen die Linie des NS-Regimes: Die „ Judenfrage“ sei 
„sicher theologisch betrachtet der Exponent des ganzen Geschehens 

                                                        
14  Vgl. ebd., 56–61. 
15  Barth, Karl: Fragen an das „Christentum“. In: Ders.: Vorträge und kleinere 

Arbeiten 1930–1933. Hg. von Michael Beintker / Michael Hüttenhoff / Peter 
Zocher (Barth KGA III, 49). Zürich 2013, 145–155, hier: 149. 

16  Der vierseitige Brief Mechthild Dallmanns an Barth vom 26.8.1933, auf den 
Barth am 1.9.1933 reagierte, befindet sich im Karl Barth-Archiv, Basel (KBA 
Basel 9333.629). Barths Brief an Mechthild Dallmann vom 1.9.1933 ist abge-
druckt in: Barth, Karl: Briefe des Jahres 1933. Hg. von Eberhard Busch. Zürich 
2004, 359–365. Am 8.9.1934 schrieb Dallmann einen weiteren vierseitigen 
Brief an Barth (KBA 9334.887), in dem sie u. a. beklagte, dass man Jesus 
Christus in „eiserne Klammern gelegt“ habe und dass dieser „Pseudo-Christus 
[sic!]“ „unendlich viel Leid über germanisches Land gebracht“ habe. Diesen 
Brief schloss sie mit den Worten: „Ich aber folge Jesus Christus, der mich an 
meinen Führer + mein Volk kettet. Heil Hitler!“ Eine Antwort Barths auf 
diesen Brief ist im Karl Barth-Archiv, Basel nicht erhalten. 

17  Brief Barths an Dallmann vom 1.9.1933 (wie Anm. 16), 364. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 173 

unserer Zeit.“ Gerade „in der Judenfrage“ könne er aber „mit gutem 
Gewissen nicht den kleinsten Schritt mittun mit dem National-
sozialismus.“ An dieser Stelle müsse man „das Halt! hören und die 
Grenzen sehen, über die hinaus man eigentlich nur unter ‚Verrat‘ am 
Evangelium“ oder eben „in seiner Unkenntnis weitergehen kann.“18 
Was der Nationalsozialismus zur „Judenfrage“ zu sagen habe, 
schmecke „alles so nach Mythus – nach vermutlich notwendigem und 
folgerichtigem Religionsmythus –, aber so ganz und gar nicht nach 
nüchterner Erfassung realer politischer Zusammenhänge“19. Folglich 
trat für Barth insbesondere in Bezug auf die ‚ Judenfrage‘ der Kern der 
Ideologie des Nationalsozialismus als gottesfeindlicher Götze 
gegenüber dem Gebot Gottes deutlich zutage.  

Die prinzipielle Unvereinbarkeit, die sich aus der nationalsozialis-
tischen Antwort auf die ‚ Judenfrage‘ und dem Wort Gottes ergeben 
musste, sieht Barth zu diesem Zeitpunkt noch nicht. Vielmehr 
betrachtete er die ‚ Judenfrage‘ nicht als eine eigene theologische 
Fragestellung, sondern räumte ihr lediglich im Rahmen der über-
geordneten grundsätzlichen theologischen Klärung im Rahmen des 
‚Kirchenkampfes‘ Raum ein. Jeden selbstherrlichen Kampf, jeden 
Kampf um eine andere Sache als um das Wort Gottes und die Freiheit 
des Evangeliums und des Bekenntnisses (z. B. zum ‚Kirchenkampf‘ 
oder zur ‚ Judenfrage‘) verstand Barth als Ausdruck natürlicher 
Theologie, als „Themapredigt“20 ohne Inhalt, als faules Bekenntnis, 

                                                        
18  Ebd., 365. 
19  Ebd., 364. 
20  Vgl. etwa Barth, Karl: Vorwort [zu: die Kirche Jesu Christi]. In: Ders.: Vorträge 

1930–1933 (wie Anm. 15), 601–618, hier: 602. „Als Thema würde weder die 
Judenfrage noch eine andere der uns heute bewegenden Fragen auf die Kanzel 
gehören.“ (Ebd., 601). Sog. Themapredigten lehnte Barth per se strikt ab, weil 
sie seiner Meinung nach letztlich immer in natürlicher Theologie gipfelten: 
„Das ganze Elend des modernen Protestantismus, das wir heute durchzukos-
ten haben, lässt sich auch dahin zusammenfassen: seine Verkündigung ist 
Themapredigt geworden.“ (Ebd. 602). – Den Vorwurf theologisch gehaltloser 
Themapredigt machte Barth nicht zuletzt Emanuel Hirsch. Vgl. Barth, Karl: 
Vorwort [zu: Offenbarung, Kirche, Theologie]. In: Ders.: Vorträge und klei-
nere Arbeiten 1934–1935, Hg. von Michael Beintker / Michael Hütten-
hoff / Peter Zocher (Barth KGA III, 52). Zürich 2017, 221–239, besonders: 
227–230, hier: 227. 



Torben Burkart 
 

174 

dessen Wirkung durch Bindestriche und Konjunktive von vornherein 
zum Scheitern verurteilt war. 

Barths Haltung zum ‚Arierparagraphen‘ lässt sich mit einem Auszug 
aus einem Brief vom 13. November 1933 an Hans Ehrenberg21 
zusammenfassen:  

 
„Meine vollständige diskussionslose Ablehnung des Arierpara-
graphen in jeder, auch der gemildertsten Form, ist dir bekannt. Aber 
mein Hauptproblem in der gegenwärtigen Krise ist das der 
natürlichen Theologie und nicht, oder eben nur in diesem Rahmen, 
die Judenfrage.“22 
 

Nur vor dem Hintergrund der Ablehnung der natürlichen Theologie 
ist Barths Ablehnung des ‚Arierparagraphen‘ und Deutung der ‚  Juden-
frage‘ zu verstehen. 

 
2.1.2 Barths Neubestimmung der ‚ Judenfrage‘ angesichts der Novem-
berpogrome 193823  

Barth blieb seiner inklusivistischen Deutung der ‚ Judenfrage‘ im Rah-
men seiner Ablehnung der natürlichen Theologie auch nach den No-
vemberpogromen 1938 treu, obwohl er in deren Folge die ‚ Judenfrage‘ 
im Rahmen seiner Theologie bzw. Christologie deutlich aufwertete: 
Der „eigentlich durchschlagende, biblisch-theologische Grund“, wa-
rum man den Nationalsozialismus theologisch als „grundsätzlich anti-
christliche Gegenkirche“ qualifizieren musste, lag für Barth „in seinem 
prinzipiellen Antisemitismus“24. „Antisemitismus“ wiederum qualifi-
zierte Barth theologisch als Feindschaft gegenüber Jesus Christus, als 
Sünde gegen den Heiligen Geist und somit hamartiologisch als „Ur-
sünde“25: 

                                                        
21  Hans Philipp Ehrenberg, deutscher evangelischer Theologe jüdischer Ab-

stammung, Mitbegründer der BK. 
22  Brief Barths an Hans Ehrenberg vom 13.11.1933. In: Barth, Briefe 1933 (wie 

Anm. 16), 502f.  
23  Vgl. Burkart, Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 123–127. 
24  Barth, Karl: Die Kirche und die politische Frage von heute. In: Ders.: Eine 

Schweizer Stimme 1938–1945. Zürich 1945, 63–101, 88f. [Kursiva i. Orig.]. 
25  Ders.: Verheißung und Verantwortung der christlichen Gemeinde im heutigen 

Zeitgeschehen. In: Ders., Stimme (wie Anm. 24), 321. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 175 

 
„Was wären, was sind wir denn ohne Israel? Wer den Juden verwirft 
und verfolgt, der verwirft und verfolgt doch den, der für die Sünden 
der Juden und dann und damit erst auch für unsere Sünden gestor-
ben ist. Wer ein prinzipieller Judenfeind ist, der gibt sich als solcher, 
und wenn er im übrigen ein Engel des Lichtes wäre, als prinzipieller 
Feind Jesu Christi zu erkennen. Antisemitismus ist Sünde gegen den 
Heiligen Geist. Denn Antisemitismus heißt Verwerfung der Gnade 
Gottes. Der Nationalsozialismus aber lebt und webt eben im Anti-
semitismus. Wo ist Jesus Christus selber in der Anfechtung, wenn 
er es hier nicht ist? Was für Zeichen müssen eigentlich noch gesche-
hen, wenn gerade dieses Zeichen der Kirche nicht sagt, dass sie mit 
dem Nationalsozialismus positiv nichts, gar nichts zu tun haben, 
dass sie erwachen und ihm auf der ganzen Linie ein entschlossenes 
Nein entgegenzustellen hat?“26 

 
Theologisch gesprochen offenbarte sich für Barth also die gesamte An-
tichristlichkeit des Nationalsozialismus in seinem prinzipiellen Antise-
mitismus und damit in seiner Verwerfung der Gnade Gottes. Deshalb 
betrachtete Barth nicht zuletzt „die Judenfrage und darüber hinaus die 
politische Frage als solche und im ganzen heute“ als „eine Glaubens-
frage“, an der sich die Geister in der Kirche notwendigerweise scheiden 
mussten27. 

Entsprechend unterzog Barth auch seine Verhältnisbestimmung 
von Judentum und Kirche einer grundlegenden Revision: Zwar ist sein 
einschlägiger Vortrag „Erklärung von Markus 13“ vom Oktober 193928 
von substitutionstheologischen Aussagen geradezu durchzogen29, aber 

                                                        
26  Ders., Kirche (wie Anm. 24), 90. 
27  Barth, Karl: Die Bekennende Kirche in Deutschland im Jahre 1938/39. In: 

Ders.: Zum Kirchenkampf. Beteiligung – Mahnung – Zuspruch (Theologi-
sche Existenz heute. NF 49). München 1956, 59. 

28  Ders.: Erklärung von Markus 13. In: In extremis. Cahiers périodiques 6–8 
(1939), 138–154. 

29  Vgl. etwa folgende aus heutiger Sicht kritisch zu bewertende Aussagen wie: 
„Israels Ende [ist] in seiner geschichtlichen Gestalt […] zugleich Anfang und 
Vollendung der Kirche.“ (Ebd., 142); „Jetzt ist die Stunde da, wo das Israel 
nach dem Fleische untergeht, wo also um der Sache Gottes willen Israel nach 
dem Geist sich von diesem scheiden muss. Das eine muss vergehen, das an-
dere darf und soll leben. Die Erwählung und ihre Verheißung besteht weiter 



Torben Burkart 
 

176 

immerhin wertete er die Bedeutung der ‚ Judenfrage‘ theologisch darin 
auf: Als „die legitime Reihenfolge“ bestimmte er nun „ Judenfrage, 
Kirchenfrage, Kriegsfrage“30. Der Gedanke hinter dieser Neuwertung 
war, dass die Kirchen- und die Kriegsfrage doch erst durch die 
‚ Judenfrage‘ ihre theologische Bedeutung erhielten. Dennoch betonte 
Barth seinem inklusivistischen Duktus folgend, dass die „Welt-, 
Kirchen- und Israelsgeschichte“ von „ihrem Anfang und von ihrem 
Ende her umschlossen und gehalten von Jesus Christus“31 seien. 

Allerdings ist zu betonen, dass Barth die ‚ Judenfrage‘ nach wie vor 
nur in diesem Rahmen (als „vorletzte Frage“) interessierte32. Dadurch, 
dass die ‚ Judenfrage‘ letztlich die Christusfrage war, waren der „ Juden-
kampf“ (und mit ihm auch der ‚Kirchenkampf‘) mit seiner ganzen 
Über- und Unmenschlichkeit für Barth letztlich nichts mehr und nichts 
weniger als ein „Gottesbeweis“ dafür, dass der Nationalsozialismus 
notwendigerweise scheitern musste33.  

 
2.1.3 Barth im Rückblick34 

Barth schien seine Haltung der frühen 1930er Jahre später bereut zu 
haben, nachdem er erfahren hatte, „daß Bonhoeffer 1933ff. als Erster, 
ja fast Einziger die Judenfrage so zentral und energisch ins Auge gefaßt 

                                                        
und mit ihr das Israel Gottes.“ (Ebd., 146); „Mit dieser Flucht konstituiert sich 
die Kirche Jesu Christi, in diesem Entsetzen der Errettung vor Tod und Un-
tergang wird das wahre Israel geboren.“ (Ebd., 147); und „Die Kirche muss 
dem Glanz, sie darf aber auch dem Untergang Israels entfliehen. Sie hat damit 
nichts zu tun. Die Kirche entsteht in dieser Ablösung vom Tempel.“ (Ebd., 
151). 

30  Barth, Erklärung (wie Anm. 28), 153. – Im vierseitigen Stichwortmanuskript 
zu diesem Vortrag lautet die Ordnung entsprechend: „Israel > Kirche > Welt“ 
(KBA Basel, 10135, 4). 

31  Barth, Erklärung (wie Anm. 28), 151. 
32  Vgl. hierzu Barth, Karl: Die letzte Frage und Antwort. In: Ders.: Predigten 

1935–1952. Hg. von Hartmut Spieker und Hinrich Stoevesandt (Barth KGA 
I, 26). Zürich 1996, 444–451. 

33  Vgl. Barth, Karl: Verheißung und Verantwortung der christlichen Gemeinde 
im heutigen Zeitgeschehen. In: Ders., Stimme (wie Anm. 24), 307–333. Aus-
führlich hierzu: Burkart: Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 127–130. 

34  Vgl. ebd., 130–138. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 177 

und in Angriff genommen“35 hatte. In einem Brief an Eberhard 
Bethge36 räumte er 1967 selbstkritisch eklatante Defizite in seiner Hal-
tung zur ‚ Judenfrage‘ im ‚Kirchenkampf‘ ein: 
 

„Ich empfinde es längst als eine Schuld meinerseits, daß ich die ‚ Ju-
denfrage‘ im Kirchenkampf jedenfalls öffentlich (z. B. in den beiden 
von mir verfassten Barmer Erklärungen von 1934) nicht ebenfalls 
als entscheidend geltend gemacht habe. Ein Text, in dem ich das 
getan hätte, wäre freilich 1934 bei der damaligen Geistesverfassung 
auch der ‚Bekenner‘ weder in der reformierten noch in der allgemei-
nen Synode akzeptabel gewesen. Aber das entschuldigt nicht, daß 
ich damals – weil anders interessiert – in dieser Sache nicht wenigs-
tens in aller Form gekämpft habe.“37  

 
Im Rückblick gestand sich Barth außerdem ein, nie ein „‚Philose-
mit‘“ gewesen zu sein, insofern er „in der persönlichen Begegnung mit 
dem lebendigen Juden (auch Judenchristen!)“, solange er denken 
könne, „immer so etwas wie eine völlig irrationale Aversion herunter-
zuschlucken hatte.“38 Von dieser persönlichen Aversion schien sich 
Barth im hohen Alter schamvoll distanzieren zu wollen39. Selbstkritisch 
räumte er die Möglichkeit ein, dass sich seine persönliche Aversion in 
seiner „Israellehre retardierend ausgewirkt“40 haben könnte.  

Zwar ist mit Eberhard Busch41 darauf hinzuweisen, dass Barth sich 
wie kaum ein anderer Theologe seiner Zeit im Rahmen seiner Theo-

                                                        
35  Barth, Karl: An Rektor D. Eberhard Bethge, Rengsdorf bei Neuwied. In: 

Ders.: Briefe 1961–1968. Hg. von Hartmut Spieker und Hinrich Stoevesandt 
(Barth KGA V, 6). Zürich 21979, 403. 

36  Eberhard Bethge, evangelischer Pastor und Theologe und Herausgeber der 
Arbeiten Dietrich Bonhoeffers. 

37  Barth, Rektor (wie Anm. 35). 
38  Barth, Karl: An Dr. Friedrich-Wilhelm Marquardt. In: Ders.: Briefe 1961–1968 

(wie Anm. 35), 420f. 
39  „Pfui! kann ich zu diesem meinem gewissermaßen allergischen Reagieren nur 

sagen.“ (Ebd., 421). 
40  Ebd. 
41  Eberhard Busch, deutsch-schweizerischer evangelischer Theologe, u. a. Assis-

tent und Biograph von Karl Barth. 



Torben Burkart 
 

178 

logie um eine positive Würdigung der Juden bemühte42 und zu der 
behandelten Zeit u. a. seine Lehre von der bleibenden Erwählung 
Israels entfaltete43. Aber auch diese theologischen Deutungsversuche 
Israels und der Juden zeigen, dass es Barth keineswegs um eine ethische 
oder gar humane Betrachtung der Juden ging, sondern dass er sie 
immer nur im Rahmen seiner Theologie behandelt wissen wollte, was 
für ihn freilich weitaus mehr als eine ethische oder humane Würdigung 
war. 

Ob Barth auch seine nicht unproblematische Israeltheologie der 
Jahre 1938ff. (und seine Islampolemik auch im Rahmen der KD44) im 
Rückblick bereute, lässt sich schwer sagen, darf aber nach bisherigem 
Kenntnisstand zumindest bezweifelt werden, weil er sich meines 
Wissens niemals davon distanzierte. 
 
2.2 Walter Künneth  

2.2.1 Künneth zur ‚ Judenfrage‘ und zum ‚Arierparagraphen‘ in den 
1930er Jahren 

Für Künneth war die ‚ Judenfrage‘ im Rahmen des ‚Kirchenkampfes‘ 
an zwei Stellen von Bedeutung:  

In dem zusammen mit Helmuth Schreiner herausgegebenen 
Sammelband „Nation vor Gott“ behandelte Künneth u. a. „Das Juden-
problem und die Kirche“ und bezog in der dritten Auflage, deren 
Vorwort auf den Februar 1934 datiert ist, auch Stellung zum ‚Arier-
paragraphen‘ im Raum der Kirche45. Im Rückgriff auf die Zwei-Reiche-
Lehre betonte er darin das „Schwertamt“ des NS-Staates und hieß 
dessen Behandlung des Judenproblems (Boykottbewegung, Beamten- 

                                                        
42  Vgl. etwa Aussagen wie: „Die christliche Gemeinde […] hat einen ersteren 

Grund“ für die Juden einzutreten „als die allgemeine Menschenliebe, die wir 
auch dem Juden schuldig sind“. (Barth, Verheißung [wie Anm. 25], 319). 

43  Vgl. hierzu Busch, Eberhard: Unter dem Bogen des einen Bundes. Karl Barth 
und die Juden 1933–1945. Neukirchen-Vluyn 1996, 283–311. 

44  Vgl. Burkart, Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 88–90, hier: 120. – Vgl. 
hierzu auch Chestnutt, Glenn: Karl Barth and Islam. In: MoTH 28 (2012), 287–
302, hier bes.: 280–285. 

45  Vgl. Künneth, Walter: Das Judenproblem und die Kirche. In: Ders. / Schreiner, 
Helmuth: Die Nation vor Gott. Zur Botschaft der Kirche im Dritten Reich. 
Berlin 1933, 90–105; Berlin 3. erw. Auflage 1934, 115–137; zum ‚Arierpara-
graphen‘ äußert sich Künneth insbesondere auf den Seiten 122–133. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 179 

und Schulgesetzgebung etc.) im Wesentlichen gut. Auch die Rassen-
ideologie des NS-Regimes begrüßte Künneth als Mittel gegen die 
jüdische „Überflutung“ sowie als „gesetzliche Schutzmaßnahme“, um 
„das deutsche Volk vor Überfremdung zu sichern“46. Politisch und 
ideologisch unterstützte Künneth folglich die nationalsozialistische 
Antwort auf die ‚ Judenfrage‘. Allerdings unterschied er zwischen dem 
rassisch-biologischen Jüdischsein und der „pneumatischen Dimension 
des Glaubens an Christus“47 und betonte, dass man im Raum der 
Kirche in „Liebe“ zur Verantwortung gegenüber der „der jüdischen 
Rasse verursachte[n] äußeren[n] und innere[n] Not verpflichtet“48 sei. 
Allerdings galt diese „Liebe“ nur im Raum der Kirche und war nur für 
Judenchristen vorgesehen. Künneth forderte nämlich eine Abstufung 
bzw. Unterscheidung „zwischen Juden und Judenchristen und wiederum 
innerhalb der Judenchristen zwischen den alteingesessenen christlichen Juden 
und den seit dem 1. August 1914 durch die Mission gewonnenen oder 
durch den Übertritt christlich gewordenen Juden“49. Diese Unterscheidung 
zwischen Juden und Judenchristen begründete Künneth wie viele 
seiner Zeitgenossen substitutionstheologisch und antijudaistisch mit 
Verweis auf den „Fluch“, der „seit der Kreuzigung Jesu auf der 
jüdischen Rasse“ laste: 

 
„Den messianischen Anspruch der Weltherrschaft können die Ju-
den nur solange erheben, als sie die Messianität Jesu von Nazareth 
leugnen. Bekennt sich ein Jude wirklich zu Christus, dann wird er von diesem 
Fluch befreit, dann gibt er seinen Weltbeherrschungsanspruch auf, dann erkennt 
er die volkhaften Ordnungen Gottes und wird befähigt, in neuer Weise 
Glied auch eines rassisch-fremden Volkes zu werden. So hängen 
Not und Fluch des Judentums und ihr zersetzender Einfluß auf 
engste mit der Stellung zum christlichen Glauben zusammen.“50  

 

                                                        
46  Ebd., 95. 
47  Ebd., 96. 
48  Ebd., 103. [Kursiva hier und im Folgenden von Künneth] 
49  Ebd., 98. 
50  Ebd., 101. Die Kursiva setzt Künneth allerdings erst in der dritten und erwei-

terten Auflage auf Seite 135. Die im September 1933 erschienene zweite Auf-
lage ist insgesamt komplett identisch mit der ersten, deren Vorwort auf 
Pfingsten datiert ist. 



Torben Burkart 
 

180 

Zusammenfassend kann man sagen, dass Künneth im Raum des Staa-
tes sämtliche rassistisch begründeten antisemitischen Ressentiments 
der NS-Ideologie unwidersprochen teilte51, für den Raum der Kirche 
aber eine differenzierte Behandlung von Judenchristen forderte. Au-
ßerdem befürchtete Künneth durch die Einsetzung des ‚Arierparagra-
phen‘ in der Kirche „eine Entwertung des Sakramentes der Taufe und 
eine Verletzung der im 3. Artikel bekannten Glaubensgemeinschaft“52. 

Die zweite Stelle, an der sich Künneth intensiv mit der ‚ Judenfrage‘ 
auseinanderzusetzen gezwungen sah, war der Kampf gegen das 
Neuheidentum, insbesondere in seiner „Antwort auf den Mythus“53, 
seiner berühmten Replik auf Alfred Rosenbergs „Mythus des 20. 
Jahrhunderts“54. Auch in seiner Verteidigung des Alten Testaments55 
oder des Apostels Paulus56 wird deutlich, dass es Künneth um eine 
Verteidigung dogmatisch und kirchlich-relevanter Inhalte gegen 
Rosenbergs Kritik ging, nicht aber um eine Verteidigung oder 
Aufwertung „des nachchristlichen, in der Zerstreuung lebenden heutigen 
Weltjudentums“, welches er sorgfältig von dem „Volk Israel in der 
vorchristlichen Zeit“ unterschieden wissen wollte. Über die Bewertung 
ersterer war er sich mit Rosenberg im Wesentlichen einig: 
 

„Daß in der Charakterisierung des zersetzenden Einflusses des de-
kadenten Weltjudentums und seiner Gefährdung des deutschen 
Kulturlebens Rosenberg Wesentliches erkannt und dargestellt hat, 

                                                        
51  Dies beweist nicht zuletzt das Literaturverzeichnis zum Sammelband „Nation 

vor Gott“, das von der Apologetischen Centrale (vgl. ebd., 7.), deren Leiter 
Künneth von 1932 bis 1937 war, erstellt und verantwortet worden war. In der 
ersten Rubrik „Die Rassenfrage“ finden sich beim ersten Unterpunkt zu „Ras-
senforschung und Weltanschauung“ als Grundlagenliteratur u. a. das Pro-
gramm der NSDAP, Hitlers Buch „Mein Kampf“, Rosenbergs „Mythus und 
Wilhelm Stapels Buch „Antisemitismus und Antigermanismus“ (vgl. ebd., 
534). 

52  Künneth, Judenproblem 31934 (wie Anm. 45), 124. 
53  Künneth, Walter: Antwort auf  den Mythus. Die Entscheidung zwischen dem 

nordischen Mythus und dem biblischen Christus. Berlin 31935. 
54  Rosenberg, Alfred: Der Mythus des 20. Jahrhunderts. Eine Wertung der see-

lisch-geistigen Gestaltenkämpfe unserer Zeit. München 1930. – Vgl. hierzu 
Burkart, Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 175–185. 

55  Vgl. Künneth, Antwort (wie Anm. 53), 63–81. 
56  Vgl. ebd., 82–102.  



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 181 

ist nicht zu bestreiten. Verständlich ist es ferner, daß er aus Liebe 
zum Volk und zur deutschen Rasse mit der ganzen Kraft seiner 
Seele das deutsche Wesen vor der Vergiftung durch diesen jüdi-
schen Geist bewahren möchte und diesem Fremdgeist den unerbit-
terlichen Kampf ansagt. Der Fehler liegt jedoch darin, daß die ganze 
Minderwertigkeit und Gefährlichkeit des entarteten Weltjudentums 
kritiklos auf das Volk Israel und auf das A.T. übertragen wird. Da-
rum wird der rein religiös, offenbarungsmäßig zu beurteilende Er-
wählungsgedanke politisch umgebildet und alles Abstoßende und 
Verurteilungswürdige in das A.T. zurückprojiziert, als ob die Geis-
tigkeit des wurzellosen Asphaltjudentums der Gegenwart gleichbe-
deutend wäre mit dem Geist des A.T.“57 

 
Auf eine kurze Formel gebracht: Künneth war auf politischer Ebene 
rassistischer Antisemit und auf kirchlich-theologischer Ebene substitu-
tionstheologisch fundierter Antijudaist. 
 
2.2.2 Künneth im Rückblick58 

Künneth erhielt am 31. Dezember 1937 Schreib- und Redeverbot für 
das ganze Reichsgebiet59. Seine beiden erhaltenen Publikationen aus 
der Zeit danach enthalten keine Hinweise zu seiner Bewertung der ‚ Ju-
denfrage‘60.  

Auch in Künneths Schriften nach 1945 äußerte er sich nicht mehr 
ausdrücklich zur ‚ Judenfrage‘. Vielmehr noch: An denjenigen Stellen, 
an denen er sich im Nachhinein hätte entschuldigen oder zumindest 
Reue hätte zeigen können, findet man kein Wort der Einsicht in eine 
mögliche Fehleinschätzung der ‚ Judenfrage‘ in den 1930er Jahren. In 
seiner Autobiographie aus dem Jahre 1979 kommt Künneth zwar auch 
auf seine eigene Rolle im Rahmen des ‚Arierparagraphen‘ und auf 

                                                        
57  Ebd., 67. 
58  Vgl. Burkart, Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 209–213. 
59  Vgl. ebd., 207f. 
60  Künneth, Walter: Theologie der Geschichte oder Geschichtsspekulation. Kriti-

sche Fragen zu H. Sauers „Abendländische Entscheidung“. In: Junge Kirche 
6 (1938), 616–626; Ders.: Die Freiheit eines Christenmenschen. Bibelarbeit 
nach dem Galater-Brief. In: Junge Gemeinde. Fachschrift für evangelische Ju-
gendführung und Gemeindedienst 48 (1939), 97–102. 



Torben Burkart 
 

182 

seinen besprochenen Aufsatz in „Nation vor Gott“61 sowie seine 
Auseinandersetzungen mit Rosenbergs „Mythus“62 zu sprechen, bleibt 
aber jedes Wort der Selbstkritik schuldig. Vielmehr verteidigt er u. a. 
auch sich selbst gegen „vorschnelle Schuldurteile“63, betont die Recht-
mäßigkeit des Widerstandes der Kirche64 und das eigene gute Gewis-
sen65 und stellt die BK und ihren Widerstand (wo er jedenfalls rechtens 
war und nicht problematisch, weil politisiert – was er Karl Barth 
wiederholt vorwirft66) als das Werk ‚seiner‘ JB dar67. Bei Künneth 
lassen sich nach 1945 geradezu geschichtsverklärende bis -revisionis-
tische Tendenzen in seiner Darstellung des ‚Kirchenkampfes‘ sowie 
seiner eigenen Rolle in demselben nachweisen. 

Die Klärung der Frage, ob Künneth sich privat dazu selbstkritisch 
geäußert und seine Haltung vielleicht gar bereut hat, wäre eine 
weiterführende Aufgabe, die unter Sichtung seines Nachlasses, der sich 
im Landeskirchlichen Archiv der Evangelisch-Lutherischen Kirche in 
Bayern (LAELKB)68 befindet, geklärt werden müsste – darf aber 
meines Erachtens vor dem Hintergrund des aktuellen Forschungs-
standes bezweifelt werden.  
 
 
 
 
 
 
 

                                                        
61  Vgl. Künneth, Walter: Lebensführungen. Der Wahrheit verpflichtet. Wuppertal 

1979, 96f. 
62  Vgl. ebd., 135–160, insbesondere 138–142. 
63  Ebd., 100f. 
64  Vgl. ebd., 103–125.  
65  Vgl. ebd., 154. 
66  Vgl. ebd., 116–134, insbesondere 126–131. 
67  „Der Wurzelgrund und die Anfänge der späteren ‚Bekennenden Kirche‘ lagen 

demgemäß in dieser Jungreformatorischen Bewegung, was in der heutigen 
Geschichtsschreibung des Kirchenkampfes vielfach verschwiegen wird oder 
zu kurz kommt.“ (Ebd., 109).  

68  Siehe LAELKB, 101/83 (Vgl. https://www.archiv-elkb.de/system/files/da-
teien/nachlaesse-netzseiteabc2021.pdf, 4 [zuletzt abgerufen am 3.3.2025]). 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 183 

2.3. Emanuel Hirsch 

2.3.1 Hirsch zur ‚ Judenfrage‘ und zum ‚Arierparagraphen‘ in den 
1930er Jahren 

Findet man vor 1933 bei Hirsch noch vereinzelte theologisch begrün-
dete antijudaistische Aussagen69, so argumentiert er nach 1933 nur 
noch in rassistisch begründeten antisemitischen Denkmustern. 

Hirsch behandelte die ‚ Judenfrage‘ im Rahmen der Arier- bzw. 
Nichtarierproblematik und es ist auffällig und für ihn typisch, dass er 
niemals theologisch (z. B. substitutionstheologisch), sondern immer 
rassentheoretisch („Blutbund des deutschen Volkes“) argumentierte. 
In seiner einschlägigen Stellungnahme unter dem Titel „Arier und 
Nichtarier in der deutschen evangelischen Kirche“ vom 1. September 
1933 betonte Hirsch zwar einerseits die Gleichheit aller Christen im 
Rahmen der unsichtbaren Kirche, stellte aber zugleich die irdische 
Notwendigkeit heraus, dass in der sichtbaren Kirche die vom 
deutschen Staat getragene Blutsordnung notwendiger- und selbstver-
ständlicherweise auch im Rahmen der evangelischen Kirche Geltung 
haben müsse70. Nach der sogenannten Braunen Synode am 5. 
September 193371 verschärfte sich aber Hirschs Ton und Haltung in 
der „Nichtarierfrage“: Am 7. Oktober 1933 erstattete er in seiner Rolle 
als Berater des Reichsbischofs Ludwig Müller der Reichskirchenleitung 
ein „Theologisches Gutachten in der Nichtarierfrage“, das er mit der 
folgenden Feststellung begann: 

 
„Deutsche und Juden sind zwei verschiedene Völker. Es fehlt zwi-
schen ihnen an dem inneren Bande. Der rassischen Herkunft nach, 
der Geschichte nach, der ganzen natürlichen und soziologischen 
Art nach haben sie wenig Verwandtes und viel Gegensätzliches. Wir 

                                                        
69  Vgl. Brief Hirschs an Wilhelm Stapel vom 26.4.1932 (DLA Marbach, A:Stapel, 

Wilhelm. HS004836972). Den Hinweis auf diesen einschlägigen Brief ver-
danke ich Assel, Heinrich: „Barth ist entlassen…“. Neue Fragen im Fall Karl 
Barth. In: Assel, Heinrich u. a.: Zeitworte. Der Auftrag der Kirche im Ge-
spräch mit der Schrift. Friedrich Mildenberger zum 65. Geburtstag. Nürnberg 
1994, 77–99, hier: 88f., Anm. 45. 

70  Hirsch, Emanuel: Arier und Nichtarier in der deutschen evangelischen Kirche. 
In: Kirche und Volkstum in Niedersachsen 1 (1933), 17–20. 

71  Vgl. etwa https://de.evangelischer-widerstand.de/html/view.php?type=do-
kument&id=20 (zuletzt abgerufen am 3.3.2025). 



Torben Burkart 
 

184 

sind von den Juden stärker unterschieden als von jedem andern 
Volke, das wir in Europa zum Nachbarn haben.“72 

 
Zur christlichen Stellung zu der Neuordnung des Verhältnisses von 
Deutschen und Juden, das der NS-Staat u. a. durch den ‚Arierparagra-
phen‘ in die Wege geleitet hatte, machte Hirsch folgende Ausführun-
gen, nachdem er die Assimilisationsunfähigkeit der „jüdischen Rasse“ 
betont und das „jüdische Volk“ unter ein Gastrecht gestellt hatte: 
 

„Es gibt keinerlei christliche Möglichkeit, die Stellung einer nicht 
assimilisationsfähigen Minderheit [d. h. der ‚Rassejuden‘, T. B.] un-
ter ein Gast- oder Fremdenrecht zu verurteilen. Es gibt keinerlei 
christliche Möglichkeit, die Deutschen dazu zu zwingen, die Fiktion 
aufrechtzuerhalten, daß die in Deutschland lebenden deutsch spre-
chenden Juden Deutsche seien. Der ganze vor unsern Augen sich 
abspielende geschichtliche Prozeß der Rückgängigmachung der As-
similisation und der Aufhebung des formalen Staatsbürgerrechts ist 
ein an sich christlich einwandfreier volkspolitischer Vorgang.“73 
 

Mit rassistisch begründeten Aussagen wie diesen war es Hirsch ohne 
weiteres möglich, alle antijüdischen Maßnahmen des NS-Regimes als 
christlich „einwandfrei“ und unbedenklich zu rechtfertigen. 
 
2.3.2 Hirschs Haltung zur ‚ Judenfrage‘ angesichts der November- 
pogrome 1938 

Hirsch blieb seiner Deutung der ‚ Judenfrage‘ bis zu den November-
pogromen des Jahres 1938 treu. Insbesondere in seinen brieflichen 
Äußerungen kurz nach den Pogromen befürwortete er allerdings 
wissentlich, uneingeschränkt und offen die gewaltvolle Vernichtung 
der Juden und verteidigte diese auf entschiedene und zynische Weise 
gegen Kritik:  
 

                                                        
72  Hirsch, Emanuel: Theologisches Gutachten in der Nichtarierfrage. In: Deut-

sche Theologie. Monatsschrift für die deutsche evangelische Kirche 1 (1934), 
182. 

73  Ebd., 183. 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 185 

„Unsre Göttinger haben die Judensache fast stille abgemacht. Die 
Synagoge brannte ab, die Feuerwehr stand dabei Wache und be-
spritzte die benachbarten Dächer, wenn etw. drauf fiel. Das einfa-
che Volk sah heiter dem Ablauf des Schauspiels zu, und Krämpfe 
haben nur unsre Damen und Intelligenten gehabt. Ich habe mehr-
fach Gelegenheit gehabt, solchen Erschütterten Luthers Schrift von 
154374 zu empfehlen. Judenläden hatten wir nur noch 2 in der Stadt. 
Private Berechnungen sind nicht vorgekommen beim Kaputtgehn 
der Schaufenster […] 

Nun ernst: Ich bin leidenschaftlich dafür, die Juden durch jede 
im Staate erforderliche Brutalität zur Auswanderung zu zwingen. 
Wenns noch nicht genug ist, muß noch mehr kommen. Denn – ich 
habe mich von 1933–1938 davon überzeugt, daß der Deutsche sen-
timental ist. Wenn wir sie nicht loswerden, so spielt uns 50 Jahre 
oder 70 Jahre später einmal diese Sentimentalität den Streich, die 
ganze Judenzersetzung wieder langsam abzubaun! Es steht alles auf 
dem harten Willen des Führers und seiner Mitarbeiter und -Kämp-
fer. Das Volk ist sentimental-antisemitisch. Ich glaube also nicht, daß 
die Vorgänge jetzt eine Torheit waren. Sie sind klarer und zielbe-
wusster und zweckdienlicher politischer Wille. Natürlich habe auch 
ich ebenso wie Sie 1x davon geträumt, den Antisemitismus human 
zu gestalten. Aber: humane Methoden gehn nur bei innerlich bruta-
lern Völkern wie den Angelsachsen. (Dies ließe sich in einen Apho-
rismus kleiden, der einer meiner allerschönsten würde.)“75 

 
 
 
 

                                                        
74  Vermutlich ist Martin Luthers 1543 entstandene Schrift „Von den Juden und 

ihren Lügen“ (WA 53, 412–552) gemeint. 
75  Brief Hirschs an Stapel vom 26.11.1938, 2f. (DLA Marbach, A:Stapel, Wil-

helm. HS004837414) – Zu Hirschs brutalem Antisemitismus vgl. auch die je-
weils sechsseitigen Briefe an Stapel vom 19./21.2.1943 und vom 14.3.1943 
(jeweils: A:Stapel, Wilhelm. HS004838888, DLA Marbach). – Den Hinweis 
auf diese einschlägigen Briefe verdanke ich: Assel, Heinrich: Emanuel Hirsch. 
Völkisch-politischer Theologe der Lutherrenaissance. In: Gailus, Manfred / 
Vollnhals, Clemens: Für ein artgemäßes Christentum der Tat. Völkische 
Theologen im „Dritten Reich“. Göttingen 2016, 43–67, hier: 56, Anm. 47. 



Torben Burkart 
 

186 

2.3.3 Hirsch im Rückblick  

Hirsch zeigte nach 1945 und auch in seiner autobiographischen Schrift 
„Über mich selbst“76, die er 1958 verfasst und 1962 redigiert hatte, kei-
nerlei Reue, Einsicht oder Gesinnungswechsel77. Er verteidigte viel-
mehr sein Denken, Wollen und Handeln und betonte wiederholt sein 
gutes Gewissen. Außerdem äußerte er das Gefühl, mit seiner „Lebens-
arbeit doppelt zerbrochen“ und gescheitert zu sein: „als Deutscher und 
als theologischer Schriftsteller“78.  

Es ist sicherlich kein Zufall, dass Hirsch seine Nachfahren und 
Rechtsnachfolger damit beauftragt hat, seinen Nachlass unter Ver-
schluss zu halten79. 

 
3. Zum Schluss 

Betrachtet man die ganz unterschiedlichen Deutungen des ‚Kirchen-
kampfes‘ Karl Barths, Walter Künneths und Emanuel Hirschs stellt 
man fest, dass sie trotz aller zum Teil diametralen Differenzen einige 
Strukturanalogien aufweisen, deren formale Gemeinsamkeiten im Er-
gebnis im Hinblick auf die ‚ Judenfrage‘ besonders bemerkenswert sind: 
Es ging den drei repräsentativen und einflussreichen Theologen nie-
mals um den einzelnen jüdischen Menschen als unverlierbares Indivi-
duum mit eigener Würde. Den einzelnen jüdischen Menschen betrach-
tete man entweder aufgrund seines Jüdischseins als Feind des deut-
schen Volkes oder bestenfalls als Judenchristen und somit als Glied der 

                                                        
76  Vgl. Burkart: Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 302–305. 
77  Vgl. ebd., 298–302. 
78  Brief Hirschs an Hans Grimm vom 22.5.1947 (DLA Marbach, A:Grimm, 

Hans. HS001247405). – Vgl. zu diesem Gedanken auch Hirschs Brief an Hans 
Grimm vom 24.9.1947, 4: „Vielleicht fühle ich dies Zerscheitern doppelt 
stark, weil ich es mit meinem besondern Beruf auch noch auf dem geistig-
religiösen Gebiete erfahren habe. Ich wollte dem modernen sich des Mythos 
entledigenden Geistesleben eine Möglichkeit für ein Christentum abringen, 
das mit aller modernen Nüchternheit und Wahrhaftigkeit des Denkens und 
der modernen in sich verschwiegenen ehrfürchtigen Mannhaftigkeit und 
Schicksalsbereitschaft der Seele im innern Einklange stand.“ (ebd.). 

79  Zum Privatnachlass Emanuel Hirschs und dessen bewegter Geschichte vgl. 
Burkart, Kirchenkampfdeutungen (wie Anm. *), 31–33 und die Darstellung 
von Justus Bernhard auf: https://emanuel-hirsch.net/nachlass.html (zuletzt 
abgerufen am 3.3.2025). 



Protestantische Deutungen des ‚Kirchenkampfes‘ und der ‚Judenfrage‘  
 

 187 

Kirche, interpretierte ihn also kirchlich (Künneth) oder theologisch 
bzw. christologisch (Barth) oder gar rassistisch (Künneth und Hirsch), 
aber eben nicht menschlich! Eine humane oder gar ethische Sicht auf 
den jüdischen Menschen als Menschen wurde damit zur Zeit des ‚Kir-
chenkampfes‘ durch die jeweiligen Grundlagen und Deutungen des 
‚Kirchenkampfes‘ praktisch unmöglich gemacht. Man kann folglich bei 
allen drei Theologen von einer Ideologisierung und Enthumanisierung 
der Juden sprechen, obgleich man sich natürlich sofort vor Augen füh-
ren muss, dass diese ganz unterschiedlich begründet und inhaltlich aus-
gefüllt wurden. 

Im Ergebnis waren aber alle drei Theologen aufgrund ihres exklusi-
vistischen Denkens blind für das, was aus heutiger Sicht die eigentliche 
Katastrophe der NS-Zeit war: eine humane Katastrophe, die uns auch 
jetzt noch immer wieder sprach- und fassungslos zu machen vermag. 

Um diese Ausführungen nicht mit einem wohlfeilen moralischen 
Werturteil zu schließen, möchte ich mit Robert P. Ericksen mutatis 
mutandis auch zu Barth, Künneth und Hirsch die meines Erachtens 
entscheidende Frage stellen: 
 

„Werden wir es vermeiden können, der Kittel, Althaus oder Hirsch 
jener Zeit zu sein? Werden wir es vermeiden, unsere Vernunft dazu 
zu benutzen, eine Position rational zu rechtfertigen, die unsere In-
teressen und Bedürfnisse schützt, und unsere Augen gegen das 
schließen, was den Minderheiten und weniger Bevorzugten unter 
uns Leiden bringt? Bis wir über diese Fragen nicht wirklich nachge-
dacht haben, steht es uns nicht gut an, Kittel, Althaus und Hirsch 
[in unserem Fall: Barth, Künneth und Hirsch, T. B.] laut zu verdam-
men.“80 

                                                        
80  Ericksen, Robert P.: Theologians under Hitler. Gerhard Kittel, Paul Althaus 

and Emanuel Hirsch. New Haven / London 1985 [Übersetzung: Theologen 
unter Hitler. Das Bündnis zwischen evangelischer Dogmatik und Nationalso-
zialismus. Übersetzt von A. Lösch. München 1986, 272]. 





Forschungsberichte 
 

Luther zwischen den Blöcken. 
Identitätsbildungsprozesse zu Beginn des Kalten Krieges 

 
Thea Sumalvico  

 
1. Gegenstand und Fragestellung  

An der Phase des Kalten Krieges lässt sich in besonderer Weise zeigen, 
wie stark Politik und Theologie miteinander verwoben sein können – 
das zeigt repressive kommunistische Religionspolitik ebenso wie die 
Vereinnahmung der christlichen Religion zu antikommunistischen 
Zwecken. Die Umbruchsphase nach 1945, die Konflikte des Kalten 
Krieges, aber auch die zunehmende Internationalisierung ließen Fragen 
nach einer Friedensethik, christlicher Positionierung in Staat und Ge-
sellschaft und konfessionellen Differenzen in politischen Angelegen-
heiten neu stellen, und bisher Selbstverständliches geriet ins Wanken. 
Nicht selten verschoben sich dabei Fronten und bildeten sich neue Al-
lianzen; Identitäten wurden neu ausgehandelt. Das hier vorzustellende 
Habilitationsprojekt, das an der Theologischen Fakultät der Martin-Lu-
ther-Universität Halle-Wittenberg angesiedelt ist, zeichnet solche Neu-
aushandlungen von Identität in verschiedenen europäischen lutheri-
schen Kirchen in ihrer Kontextgebundenheit einerseits, ihrer Verflech-
tung im ökumenischen Dialog andererseits nach.  

Vier Schwerpunkte sind in dem Projekt bei der Aushandlung luthe-
rischer Identitäten entscheidend: (1) Wie wird das Verhältnis von Staat, 
Kirche und Gesellschaft bestimmt? (2) Wie verorten sich die lutheri-
schen Kirchen zu Fragen von Krieg, Frieden, (Wieder-) Aufrüstung? 
(3) Welche theologoumena lutherischer Theologie werden neu ausgehan-
delt? Und (4): Welche Vernetzungen und Verflechtungen im ökume-
nischen Dialog lassen sich beobachten?  

Es versteht sich von selbst, dass diese Themenkomplexe mitein-
ander in enger Verbindung stehen. In der Arbeit sollen Perspektiven 
aus Ost und West sowie aus zumindest nominell neutralen Ländern 
einfließen. Daher untersuche ich die polnische Evangelisch-Augsbur-
gische Kirche in ihrer radikalen Minderheitssituation in einem in diesen 
Jahren zunehmend stalinistisch regierten Land, die schwedische Kirche 
in einer volkskirchlichen Situation in einem nominell neutralen Land 



Thea Sumalvico 
 

190 

und die deutschen lutherischen Kirchen, die in der speziellen Situation 
standen, in zwei höchst unterschiedlichen Staaten zu leben, mitein-
ander aber über den Eisernen Vorhang hinweg auch organisatorisch in 
Verbindung bleiben zu wollen. Zudem beleuchte ich ökumenische 
Begegnungen insbesondere im Lutherischen Weltbund und bei der 
Konferenz Europäischer Kirchen. 

Der zeitliche Fokus liegt dabei auf den Jahren 1945 bis 1961. 
Während sich das Kriegsende in Europa 1945 als Beginn der Betrach-
tung nahelegt, lässt sich ein solcher ‚harter‘ Einschnitt 1961 nicht 
festmachen. Dennoch begann mit dem Bau der Berliner Mauer eine 
neue Phase des Kalten Krieges und auch in der ökumenischen Debatte 
kam es in diesem Jahr zu Verschiebungen mit neuen Gesprächs-
partnern und thematischen Schwerpunkten1. 

Im Zentrum der Untersuchung stehen öffentlich geführte Debat-
ten, weshalb für meine Arbeit insbesondere Publikationen, etwa in 
Form kirchlicher Zeitschriften, im Fokus stehen. Darüber hinaus 
werden ausgewählte interne Dokumente wie Synodenprotokolle oder 
Briefwechsel herangezogen.  

 
2. Forschungsstand und Desiderate 

Kirchengeschichtliche Studien, die sich in transnationaler Perspektive 
mit der Phase des Kalten Krieges auseinandersetzen, liegen bisher 
kaum vor. Die meisten Werke zur Thematik sind Detailstudien, die auf 
einen bestimmten nationalen oder konfessionellen Kontext fokussie-
ren und Vernetzungen ausblenden2.  

                                                        
1   Insbesondere die Vollversammlung des Ökumenischen Rates der Kirchen 

1961 in Neu-Delhi war wegweisend: Nicht nur kamen hier Kirchen des soge-
nannten Globalen Südens stärker in den Blick, nicht zuletzt durch die Fusion 
des ÖRK mit dem Internationalen Missionsrat, auch trat die Russisch-Ortho-
doxe Kirche dem Ökumenischen Rat bei. Diese Veränderungen wirkten sich 
auf ökumenische Debatten auch außerhalb des ÖRK aus; vgl. dazu etwa Kun-
ter, Katharina / Schilling, Annegreth (Hg.): Globalisierung der Kirchen. Der 
Ökumenische Rat der Kirchen und die Entdeckung der Dritten Welt in den 
1960er und 1970er Jahren. Göttingen 2014. 

2   Stanislau Paulau spricht von einem „methodologischen Konfessionalismus“ 
und „methodologischen Nationalismus“, den es zu überwinden gilt (Paulau, 
Stanislau: Europäische Christentumsgeschichte postkolonial? Anmerkungen 
zu einem umstrittenen Diskurs. In: Cursor. Zeitschrift für explorative Theo-
logie [Mai 2022], https://cursor.pubpub.org/pub/christentumsgeschichte- 



Luther zwischen den Blöcken  
 

 191 

Ganz bewusst stelle ich mit der polnischen und schwedischen lutheri-
schen Kirche in meiner Arbeit Spielarten des Luthertums ins Zentrum, 
die bisher nicht im Fokus der Aufmerksamkeit deutsch- und englisch-
sprachiger Forschung standen3. Die nicht selten vorgenommene impli-
zite Identifikation von Luthertum mit ‚deutschem Luthertum‘4 soll da-
mit ganz bewusst durchbrochen werden. Sowohl zur Geschichte der 
Evangelisch-Augsburgischen Kirche in Polen als auch zur schwedi-
schen lutherischen Kirche im 20. Jahrhundert liegen einzelne Beiträge 
in der jeweiligen Landessprache vor5. Theologiegeschichtliches wird in 
diesen Arbeiten häufig ausgeklammert. Dem deutschsprachigen Lu-
thertum der Nachkriegszeit wurde in der Vergangenheit bereits große 
Aufmerksamkeit gewidmet, sodass für den deutschen Kontext bereits 
viele Studien zu Einzelfragen sowie Überblickswerke über die Zeit 
nach 1945 vorliegen6. Transnationale Verflechtungen deutschsprachi-
ger Debatten stehen dabei in der Regel nicht im Fokus, weshalb es in 

                                                        
postkolonial [zuletzt abgerufen am 21.11.2024]). Für einen Überblick über die 
vorhandene Literatur vgl. meine Sammelrezension Sumalvico, Thea: Zwischen 
Ideologie und Dialog. Kirche(n) im Kalten Krieg. In: Verkündigung und For-
schung 68 (2023), 82–95. 

3   Nur ganz vereinzelt liegen Beiträge zur schwedischen und polnischen lutheri-
schen Kirche nach 1945 in deutscher Sprache vor; vgl. zu Polen beispielsweise 
Krebs, Bernd / Kurschus, Annette / Stelter, Dirk (Hg.): Geteilte Erinnerung – 
versöhnte Geschichte? Deutsche und polnische Protestanten im Spannungs-
feld der Ideologien des 20. Jahrhunderts. Stuttgart 2020. 

4   Vgl. dazu etwa Benedict, Philip: Global? Has Reformation History Even Gotten 
Transnational Yet? In: Archiv für Reformationsgeschichte 108 (2017), 52–62, 
hier: 57–59. 

5   Exemplarisch sei für den polnischen Kontext genannt Kłaczkow, Jarosław: 
Kościół Ewangelicko Augsburski w latach 1945–1975. Torun 2010; für den 
schwedischen Sjöström, Lennart (Hg): Innan Murarna Föll. Svenska kyrkan un-
der kalla kriget. Skellefteå 2019. 

6   Als Überblickswerke seien exemplarisch genannt Greschat, Martin: Protestan-
tismus im Kalten Krieg. Kirche, Politik und Gesellschaft im geteilten 
Deutschland 1945–1963. Paderborn 2010; Hermle, Siegfried / Oelke, Harry 
(Hg.): Kirchliche Zeitgeschichte_evangelisch. Bd. 3: Protestantismus in der 
Nachkriegszeit (1945–1961) (CuZ 9). Leipzig 2021. Debatten in den Kirchen 
Westdeutschlands werden zunehmend auch in der anglophonen Forschung 
beleuchtet; vgl. etwa die in Kürze erscheinende Monographie von Bloch, Bran-
don: Reinventing Protestant Germany Religious Nationalists and the Contest 
for Post-Nazi Democracy. Cambridge 2025.  



Thea Sumalvico 
 

192 

dieser Arbeit in erster Linie um das Aufzeigen solcher Verbindungen 
geht. Während Auseinandersetzungen mit dem Ökumenischen Rat der 
Kirchen zahlreich sind7, ist den Anfängen des Lutherischen Weltbun-
des sowie der Konferenz Europäischer Kirchen bisher wenig Auf-
merksamkeit geschenkt worden8.  

 
3. Methodische Überlegungen 

Die Beleuchtung unterschiedlicher politischer, gesellschaftlicher und 
konfessioneller Kontexte in diesem Projekt zielt nicht auf einen histo-
rischen Vergleich ab9, sondern auf das Aufzeigen transnationaler Ver-
flechtungen, Kontakte der Akteur:innen untereinander sowie Rezepti-
onslinien. Gezeigt werden soll, wie Debatten einerseits zutiefst kontex-
tuell geprägt sind, andererseits aber auf das engste miteinander ver-
zahnt: Transnationale Verflechtung und konkrete Kontextualisierung 
stehen dabei in einem ständigen Wechselspiel. Die Untersuchung greift 
auf Überlegungen zu einer transnationalen Christentums- bzw. Reli-
gionsgeschichte zurück10. 

                                                        
7   Vgl. exemplarisch Boyens, Armin / Greschat, Martin / Lindemann, Gerhard: 

Natinaler Protestantismus und Ökumenische Bewegung. Kirchliches Handeln 
im Kalten Krieg (1945–1990). Berlin 1999; sowie Joppien, Hans-Jürgen (Hg.): 
Der Ökumenische Rat der Kirchen in den Konflikten des Kalten Krieges. 
Frankfurt a. M. 2000. 

8   Zum LWB vgl. Schjørring, Jens H. / Kumari, Prasanna / Hjelm, Norman (Hg.): 
Vom Weltbund zur Gemeinschaft. Geschichte des Lutherischen Weltbundes 
1947–1997. Hannover 1997; zur KEK fehlt eine monographische Darstel-
lung; für eine grobe Übersicht über die Entstehung vgl. Gurney, Robin (Hg.): 
40 Jahre KEK. Zur Feier des 40jährigen Jubiläums der Konferenz Europä-
ischer Kirken (KEK) 1959–1999. Genf 1999. 

9   Zur Problematik des Vergleiches vgl. Bergunder, Michael: Umkämpfte Histori-
sierung. Die Zwillingsgeburt von „Religion“ und „Esoterik“ in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts und das Programm einer globalen Religionsge-
schichte. In: Hock, Klaus (Hg): Wissen um Religion. Erkenntnis-Interesse. 
Epistemologie und Episteme in Religionswissenschaft und interkultureller 
Theologie. Leipzig 2020, 47–131, hier: 56–66. 

10  Vgl. dazu z. B. Becker, Judith: Christentumsgeschichtsschreibung. Europä-
isches Christentum und globale Perspektiven. In: Cursor. Zeitschrift für ex-
plorative Theologie (Mai 2022), https://cursor.pubpub.org/pub/chriten-
tumsgeschichtsschreibung-global/release/1 (zuletzt abgerufen am 
26.11.2024); sowie Maltese, Giovanni / Strube, Julian: Global Religious History. 
In: Method and Theory in the Study of Religion 33 (2021), 229–257. 



Luther zwischen den Blöcken  
 

 193 

Um die Aushandlungsprozesse von Identität zu beschreiben, werden 
verschiedene aktuelle theoretische Konzepte, die sich mit ‚Identität‘ 
auseinandersetzen, zu Rate gezogen, so die von Ernesto Laclau11, 
Homi Bhabha12 und Stuart Hall13. Diese Konzepte verstehe ich als An-
regung für mein eigenes Arbeiten; ein strenges methodisches Raster ist 
damit nicht verbunden.  

 
4. Ein kleiner inhaltlicher Einblick in die Studie: Aushandlungen zur 
sogenannten Zwei-Reiche-Lehre bei den schwedischen Lutheranern 
und im Lutherischen Weltbund 

Im und nach dem Krieg wurden von reformierter und insbesondere 
barthianischer Seite Vorwürfe gegenüber dem Luthertum erhoben, es 
habe sich aufgrund der Trennung von geistlicher und politischer Au-
torität dem nationalsozialistischen Staat unterworfen14. In der Kritik 
standen insbesondere lutherische Theologen wie Paul Althaus, der eine 
christliche Norm für die Politik verneint hatte: Zu den von Gott ge-
schaffenen ‚Ordnungen‘ gehören für Althaus neben Ehe und Familie 
auch das „Volkstum“15. Da es eine allgemeingültige irdische Ordnung 
nicht gebe, seien die staatlichen Normen vom „Volkstum“ bestimmt16. 
Das bedeute auch, dass die Kirche kein christliches oder naturrechtli-
ches Gesetz für christliches Handeln aufstellen könne und sollte17. In 

                                                        
11  Vgl. z. B. Laclau, Ernesto: Emanzipation und Differenz. Wien 2002. Zu 

Laclau in der Kirchengeschichte vgl. auch den in Kürze erscheinenden Auf-
satz von Sumalvico, Thea: Christentumsgeschichte als Geschichte von Identi-
tätskonstruktionen. Ein Blick auf das polnische Luthertum (1945–1961) mit 
Ernesto Laclau. In: Evangelische Theologie 85 (2025). 

12  Vgl. z. B. Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur. Tübingen 2000. 
13  Vgl. z. B. Hall, Stuart: Kulturelle Identität und Diaspora. In: Ders.: Ausge-

wählte Schriften. Hg. v. Ulrich Mehlem u. a. Bd. 2: Rassismus und kulturelle 
Identität. Hamburg 42008. 

14  Vgl. Barth, Karl: Ein Brief nach Frankreich, 1939. In: Ders. (Hg.): Eine 
Schweizer Stimme: 1938–1945. Zollikon-Zürich 1945, 108–117, hier: 113–
117.  

15  Vgl. Althaus, Paul: Obrigkeit und Führertum. Wandlungen des evangelischen 
Staatsethos. Gütersloh 1936, 39; ders.: Die deutsche Stunde der Kirche. Göt-
tingen 31934, 39. 

16  Vgl. Althaus, Obrigkeit (wie Anm. 15), 39. 
17  Vgl. Althaus, Paul: Grundriß der Ethik. Gütersloh 21953 [Erstauflage 1931], 

149. 



Thea Sumalvico 
 

194 

den Augen Karl Barths ist damit der Anerkennung totalitärer Staaten 
Tür und Tor geöffnet. Barths Kritik richtet sich dabei allerdings nicht 
nur gegen deutsche lutherische Theologen der Gegenwart, sondern er 
führt seine Kritik auf Luther selbst zurück18. Häufig wurde der Vor-
wurf mit dem – in diesen Debatten erstmals gehäuft auftauchenden – 
Begriff der sogenannten Zwei-Reiche-Lehre in Verbindung gebracht19. 

Mit diesen Vorwürfen sahen sich die schwedischen Lutheraner 
gerade bei den nach 1945 wieder intensivierten ökumenischen Begeg-
nungen konfrontiert und versuchten, dem ihre eigene Lesart entgegen-
zusetzen. Die Bischöfe Gustaf Aulén und Anders Nygren wehrten sich 
gegen Althaus‘ Interpretation von Luthers Theologie. Für Luther seien 
beide Regimente dem Wort und dem liebenden Willen Gottes unter-
stellt; Gott regiere für Luther in beiden Reichen, es gebe für ihn keinen 
profanen Bereich20. Entsprechend gelten für den Staat die Forderun-
gen der Liebe und der Sorge für den Nächsten21.  

Mit der eigenen Interpretation der Zwei-Reiche-Lehre inszenierten 
sich die schwedischen Theologen als Mittler in der ökumenischen 
Bewegung, so in der Gründungsversammlung des Lutherischen Welt-
bundes 1947 im schwedischen Lund. Die Vorbereitung des Textes der 
theologischen Sektion lag in der Hand einer aus skandinavischen Theo-
logen bestehenden Kommission; den dann von der Vollversammlung 
angenommenen Entwurf legte Nygren vor22. Gegen säkularisierende 
Tendenzen, so heißt es im Bericht der theologischen Kommission, sei 
stark zu machen, dass es keine eigentlich profane Sphäre gebe, sondern 

                                                        
18  Vgl. Barth, Brief (wie Anm. 14), 113.  
19  Bei Althaus taucht der Begriff spätestens 1940 auf; vgl. Althaus, Paul: Luther 

und die Politik. In: Knolle, Theodor (Hg.): Luther in der deutschen Kirche 
der Gegenwart. Gütersloh 1940, 21–27. Zu den Hintergründen dieses Begriffs 
vgl. Kampmann, Jürgen / Otte, Hans (Hg.): Angewandtes Luthertum? Die 
Zwei-Reiche-Lehre als theologische Konstruktion in politischen Kontexten 
des 20. Jahrhunderts. Gütersloh 2017. 

20  Vgl. Nygren, Anders: Staat und Kirche. In: Aulén, Gustaf u. a. (Hg.): Ein Buch 
von der Kirche. Berlin 1950, 436–448.   

21  Vgl. Aulén, Gustaf: Luther. In: Svensk Teologisk Kvartalskrift 17 (1941), 187–
189. 

22  Vgl. Inför Lutherska Världsförbundets Konferens i Lund. In: Svensk Teologisk 
Kvartalskrift 23 (1947), 174–188, hier: 174. 



Luther zwischen den Blöcken  
 

 195 

Gott Anspruch auf das gesamte menschliche Leben erhebe23. Das welt-
liche Regiment habe keine von Gottes Willen unabhängigen Gesetze 
und es gebe entsprechend keine Eigengesetzlichkeit politischen und 
sozialen Lebens24.  

Der Lutherische Weltbund erscheint damit auf seiner Gründungs-
versammlung politischer als sein Ruf. Die schwedischen Lutheraner, 
insbesondere Anders Nygren, hinterließen ihre Spuren in der dogma-
tischen Ausrichtung dieser Versammlung, wenn sie das Wirken Gottes 
in der Welt, in beiden Regimenten, verteidigten und den Gedanken der 
‚Eigengesetzlichkeit‘ klar ablehnten. Diese Grenzziehung war zugleich 
eine Apologie gegen an das Luthertum erhobene Vorwürfe und hatte 
dementsprechend einen klaren kontextuellen Ort. 

                                                        
23  Vgl. Die Lutherische Kirche bekennt die Wahrheit in einer verwirrten Welt. Bericht der 

Kommission I. In: Meiser, Hans (Hg.): Der Lutherische Weltbund. Lund 
1947. Berichte und Dokumente, 32–46, hier: 33f.  

24  Vgl. ebd., 45f. 





Die Vorgeschichte des Politischen Nachtgebets in Köln  
(1964–1968). Praktische Ökumene zwischen  

Institution und Bewegung 
 

Frank Seifert 

 
1. Die Politischen Nachtgebete in Köln  

Zwischen Oktober 1968 und November 1972 fanden in der evangeli-

schen Antoniterkirche in Köln 37 Politische Nachtgebete1 statt, die 
von einer überkonfessionellen Initiativgruppe getragen wurden. Die 
Nachtgebete waren problemorientierte, streng thematisch konzipierte 

Gottesdienste2, die den gesellschaftlich-politischen Diskurs und die 
Debatten in den Kirchen nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
(1962–1965) und der Weltkirchenkonferenz in Uppsala (1968) aufnah-
men. Die Politischen Nachtgebete seien – so formulierte der evangeli-
sche Praktische Theologe Peter Cornehl etwa vier Jahrzehnte später – 

„der gottesdienstliche Beitrag der Kirche zur 68er-Bewegung“3. Es 
wurden gesellschaftlich-politische Inhalte und Probleme aufgegriffen, 
die bis dahin im kirchlichen Bereich nicht oder nur partiell thematisiert 
worden waren. Die Mitglieder des ‚ökumenischen Arbeitskreises Poli-
tisches Nachtgebet‘, die wechselnd für die jeweiligen Themenhefte der 
Nachtgebete verantwortlich waren, lenkten z. B. den Blick auf Länder 
wie die ČSSR, Vietnam oder Griechenland, widmeten sich der Frage 
der Entwicklungshilfe, der Mitbestimmung, der Lage von Studieren-
den, Lehrlingen oder Obdachlosen; sie thematisierten die kapitalisti-
sche Wirtschaftsordnung, die Emanzipation der Frau, die Demokratie 

                                                        
1   Die hektografierten Programmhefte sind im Besitz des Verfassers.  

2   Initial hatte der sogenannte Arbeitskreis Politisches Nachtgebet laut Fulbert 
Steffensky, damaliger Benediktinermönch aus Maria Laach und Gründungs-
mitglied der ersten Stunde, kein Interesse an einer Gottesdienstreform, son-
dern an einem Modell christlicher Reflexion. Erst während der Auseinander-
setzung mit den Kirchenleitungen beharrte der Arbeitskreis umso mehr da-
rauf, dies einen Gottesdienst zu nennen (vgl. Steffensky, Fulbert: Politisches 
Nachtgebet und ‚neue Gemeinde‘. In: WPKG 60 [1971], 527–534, hier: 528). 

3   Cornehl, Peter: Dorothee Sölle, das „Politische Nachtgebet“ und die Folgen. 
In: Hermle, Siegfried / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Umbrüche. Der 
deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und 
70er Jahren (AKIZ B 47). Göttingen 2007, 265–284, hier: 265. 



Frank Seifert 
 

198 

in der Kirche und die Bundestagswahl 1969. Beide Kirchen, die evan-
gelische wie die römisch-katholische, sahen sich durch die Politischen 
Nachtgebete herausgefordert. Diese Veranstaltungen konfrontierten 
sie mit den globalen Transformationsprozessen, aber auch mit dem 
Mentalitätswandel, der sich in jenen Jahren in der bundesdeutschen 
Gesellschaft vollzog. 

In bisherigen Publikationen zum Politischen Nachtgebet nimmt die 
Germanistin und evangelische Theologin Dorothee Sölle einen großen 
Raum ein4. Ihre Bedeutung als exponiertes Gruppenmitglied sowie ihre 
prophetische Radikalität, mit der sie politische und theologische Dis-
kurse zeitgemäß formulierte, sollen hier nicht in Frage gestellt werden. 
Dass es sich aber bei dem späteren überkonfessionellen und überpar-
teilichen Arbeitskreis im Kern um eine ökumenische Initiativgruppe 
handelte, deren Mitglieder größtenteils römisch-katholisch waren, gerät 
auf diese Weise in den Hintergrund. 

 
2. Die Vorgeschichte – Relevanz und Fragestellung 

In den letzten Jahren wurden primär in der evangelischen Theologie 
die wissenschaftlichen Forschungen zum Politischen Nachtgebet und 
zur Person Dorothee Sölles ausgeweitet, vor allem vor dem Hinter-
grund verschiedener Anlässe wie dem 100. Geburtstag (2019) oder 
dem 20. Todestag Sölles (2023). Das vorzustellende Dissertationspro-
jekt konzentriert sich in diesem Kontext auf die Frage, inwiefern die 
Vorgeschichte des Politischen Nachtgebets, also die ökumenischen 
Prozesse und die Konflikte zwischen Institution und Bewegung in den 
Jahren 1964 bis 1968, im Kern das vorbereiteten, was später öffentlich-
keitswirksam wurde. Untersucht wird dies an dem bislang recht unbe-
kannten ökumenischen ‚Arbeitskreis Vietnam an St. Alban‘ in Köln 
unter der Leitung des katholischen Pfarrers Hugo Poth. Dieser Vor-
läuferkreis, bestehend aus „verantwortliche[n], gläubige[n], theologisch 

und soziologisch gebildete[n] Laien“5, erarbeitete im November 1964 

                                                        
4   Der Forschungsstand und entsprechende Publikationen werden in diesem 

Aufsatz in Kapitel 3 vorgestellt. 

5   Abschrift des Briefes von Hugo Poth an den Generalvikar des Erzbistums 
Köln, Hermann Jansen, vom 3.2.1964. Maschinenschriftl., 3 S., hier: 2 (His-
torisches Archiv des Erzbistums Köln [AEK], Nachlass Hugo Poth Nr. 18: 
Lehrschreiben Poths über die Ehe 1964–1965). 



Die Vorgeschichte des Politischen Nachtgebets in Köln  
 

 199 

einen „Entwurf zu einem Lehrschreiben über die Ehe“ in der Über-
zeugung, „daß die in diesem Bereich sachlich kompetenten Eheleute 

eine Mitverantwortung für die kirchliche Verkündigung tragen.“6 
Kerngedanken des Entwurfs stellte anschließend Josef Kardinal 
Frings, Kölner Erzbischof von 1942 bis 1969, in den Sitzungen des 
Zweiten Vatikanischen Konzils vor. 

Zu den bekannten Gründungsmitgliedern gehörten u. a. die Journa-
listin Vilma Sturm – sie war Redakteurin bei der „Frankfurter Allgemei-
nen Zeitung“ –, das Ehepaar Mechthild und Egbert Höflich – sie 
Dozentin und später Professorin für Sozialethik, er Leiter des Kölner 
Seminars für Studienreferendare –, der bekannte Publizist Walter 
Dirks, zu dem Zeitpunkt Leiter der Hauptabteilung Kultur beim 
„Westdeutschen Rundfunk“, sowie Marianne Dirks, damals erste 
Präsidentin der Katholischen Frauengemeinschaft. Auch die Gemein-
de an St. Alban selbst war als Experimentalgemeinde prominent, da sie 
schon vor dem II. Vatikanum liturgische Reformversuche praktizierte. 
Erst später schlossen sich dem Kreis sowohl Fulbert Steffensky als 
auch Marie Veit und Dorothee Sölle an, um das politisch-ökumenische 
Laienexperiment insofern zu komplettieren, als sie sich der Erörterung 
eines Glaubensbekenntnisses aus dem Geist einer politischen Theo-

logie sowie den Ereignissen in Vietnam widmeten7. Ausgehend von 
Impulsen zur Erneuerung der Kirche ‚von unten‘ und der Öffnung der 
Kirche in die Welt veranstaltete diese linkskatholische und linkspro-
testantische Gruppe einige öffentliche Aktionen, durch die Presse und 
Kirchenleitungen aufmerksam wurden: so z. B. eine Vietnamdis-
kussion nach der Sonntagsmesse vor der Kirche am 17. Dezember 
1967, einen Schweigemarsch am 12. April 1968 mit ungefähr 1.000 
Teilnehmenden zum Kölner Neumarkt oder einen politischen Gottes-
dienst auf dem Essener Katholikentag am 7. September 1968, der 
wiederum das Fundament für die vielen weiteren Politischen Nacht-

                                                        
6   Höflich, Egbert u. a.: „Politisches Nachtgebet“ als Modell. Zu einer Veranstal-

tung des Ökumenischen Arbeitskreises in der ev. Antoniterkirche am 1. Ok-
tober 1968 in Köln. In: Blätter für deutsche und internationale Politik 13 
(1968), 1147–1158, hier: 1151. 

7   Vgl. ebd.; und Sturm, Vilma: Barfuß auf Asphalt. München 21987, 252. 



Frank Seifert 
 

200 

gebete war. Bemerkenswerterweise ist letzteres Ereignis mit unter-

schiedlicher Schwerpunktsetzung auch in der Belletristik vertreten8.  
Welcher Konflikt bereits in dieser Frühphase schwelte, verdeutlicht 

folgende Episode: Im Vorfeld der geplanten Vietnam-Diskussion am 
17. Dezember 1967 informierte eine anonyme Person den Verfas-
sungsschutz und das Generalvikariat Köln über die Aktion, sodass 
Poth vom Generalvikariat „gebeten“ wurde, den Kirchraum nicht für 
die Diskussion zu nutzen. „Um des Friedens willen hatte Dr. Poth auf 
sein Vorhaben verzichtet, dem ‚Monolog der Predigt‘ einmal einen 
Dialog, eine Diskussion der Gemeinde, folgen zu lassen“9, berichtete 
die Tagespresse. Der Verfassungsschutz überwachte die Zusammen-
kunft der 150 Gläubigen, die nun aufgrund der Eingabe außerhalb des 

Kirchraums „in der Kälte des Wintersonntags“10 stattfand. Während 

der Diskussion über die „50 Thesen zum Vietnamkrieg“11 fragte ein 
Familienvater, was der Pfarrer von St. Alban vorhabe. Ein anderes 
Gemeindeglied antwortete stellvertretend: „Wir wollen eine Zelle der 
Unruhe bilden, die andere Gemeinden ansteckt und auch über den 

kirchlichen Bereich hinauswirkt bis in den Bundestag“12. 
Der Vorfall verweist auf einen größeren Zusammenhang: Bei den 

konkreten Modernisierungs- und Reformversuchen dieser Zeit ent-
standen grundlegende Konflikte zwischen kirchlichen Institutionen 
und Bewegungen, die auch an St. Alban so evident waren, dass schon 

damals „Die Zeit“ titelte: „In St. Alban rumort es“13. 
 
 

                                                        
8   Vgl. Hahn, Ulla: Spiel der Zeit. München 2014, 546–552; und Kalisa, Karin: 

Magst du die Nacht? 18 Geschichten von der anderen Seite des Tages. Mün-
chen 2023, 156–169. 

9   Fauth, Gerhard: Pfarre will Zelle der Unruhe sein. Vom Verfassungsschutz 
überwacht. In: Kölner Stadt-Anzeiger. Nr. 293 vom 18.12.1967, 4. 

10  Ebd. 

11  Thesen zum Vietnamkrieg, erarbeitet auf einer Tagung katholischer und evan-
gelischer Studentengemeinden am 18./19.2.1967, redigiert für den „Bensber-
ger Kreis“. Maschinenschriftl., 13 S. (AEK, Pfarrarchiv St. Peter, Bestand St. 
Peter Nr. 378). 

12  Fauth, Pfarre (wie Anm. 9). 

13  Grunenberg, Nina: In St. Alban rumort es. Katholiken machen gegen den Krieg 
in Vietnam Front. In: Die Zeit. Nr. 7 vom 16.2.1968, 15. 



Die Vorgeschichte des Politischen Nachtgebets in Köln  
 

 201 

3. Der Forschungsstand 

Im Forschungskontext zu den Politischen Nachtgebeten in Köln 
(1968–1972) wurden bereits einige Aufsätze und Einzelstudien publi-
ziert. Sie widmen sich zum einen dem Initialkonflikt anlässlich des ers-
ten Politischen Nachtgebets am 1. Oktober 1968 in der Kölner An-
toniterkirche und dessen Folgen, nämlich die öffentliche Auseinander-
setzung in Presse, Rundfunk und Fernsehen zwischen dem ökumeni-
schen Arbeitskreis Politisches Nachtgebet und dem Erzbistum Köln, 
besonders Josef Kardinal Frings, bzw. dem Präses der Evangelischen 
Kirche im Rheinland Joachim Beckmann. Zum anderen stehen diese 
Publikationen in einem engeren Zusammenhang mit der Person Sölles, 
so beispielsweise „Dorothee Sölle, das ‚Politische Nachtgebet‘ und die 

Folgen“14 oder „Liturgie von links. Dorothee Sölle und das Politische 

Nachtgebet in der Antoniterkirche“15. Auch der Titel einer Tagung des 
Kölner Forschungsnetzwerks „Die Theologie Dorothee Sölles und 

ihre Wirkungsgeschichte“16 lautete: „Dorothee Sölle und das Politische 
Nachtgebet“. 

Den Ansatz, die Vorgeschichte mit den oben genannten Schwer-
punkten des Dissertationsprojekts zu akzentuieren, verfolgen zwar 
auch der evangelische Kirchenhistoriker Siegfried Hermle17, die evan-
gelische Pfarrerin Maike Westhelle18 sowie der US-amerikanische 
Historiker Benjamin Shannon in seiner Anfang 2020 erschienenen und 
in Deutschland kaum rezipierten Dissertation mit dem Titel „The 
Political Night Prayer and the Politicization of Religion in West 
Germany, 1968–1972“19. Das Thema hat somit auch internationale 
Beachtung gefunden. Perspektiven und Chancen für weitere Forschun-
gen ergeben sich durch den Umstand, dass Shannon noch relevante 

                                                        
14  Cornehl, Sölle (wie Anm. 3). 

15  Weyer, Anselm. Hg. von Markus Herzberg / Annette Scholl. Köln 2016. 

16  Siehe https://dorotheesoelle.uni-koeln.de (zuletzt abgerufen am 10.1.2025). 

17  Vgl. Hermle, Siegfried: Umstrittene Anfänge des Kölner Politischen Nachtge-
bets. In: Kuhn, Thomas K. / Kunter, Katharina (Hg.): Reform – Aufklärung 
– Erneuerung. Transformationsprozesse im neuzeitlichen und modernen 
Christentum. Festschrift zum 80. Geburtstag von Martin Greschat. Leipzig 
2014, 279–296. 

18  Vgl. Westhelle, Maike: Political Ecumenism and 1968. The Political Night Pray-
ers in Cologne. In: ER 70 (2018), 283–296. 

19  University of Wisconsin-Madison 2020. 



Frank Seifert 
 

202 

Informationen von Zeitzeuginnen und Zeitzeugen zu Aspekten einho-
len konnte, zu denen bspw. unveröffentlichte Quellen schweigen. 
Auch wenn die oben genannten Publikationen manche Stationen der 
Vorgeschichte chronologisch darstellen, fehlt weiterhin aber eine ver-
tiefende theologische Analyse der schriftlichen Quellen. Erörtert wird 
hierbei, inwieweit die geistesgeschichtlichen Voraussetzungen und 
kirchenreformerischen Impulse, bspw. des II. Vatikanums oder des 
Evangelischen Kirchentags 1965, sich auf die basisökumenische 
Zusammenarbeit ausgewirkt haben. Zudem werden noch zahlreiche 
weitere unveröffentlichte Quellen ausgewertet, um vor diesem Hinter-
grund besonders die Reaktionen und Stellungnahmen sowie die darin 
enthaltenen Argumentationen der jeweiligen Kirchenleitungen zu 
diskutieren. 

So scheint Cornehls Mahnung inzwischen Gehör gefunden zu 
haben, dass es an der Zeit sei, „endlich die Geschichte der Politischen 
Nachtgebete zu schreiben, sie in die Geschichte der Gottesdiens-
treformen seit Anfang der 1960er Jahre einzuordnen und dabei den 
Kontext der sozialen Bewegungen in Kirche und Gesellschaft um-

fassend zu berücksichtigen.“20 
 

4. Die Quellenbasis 

Das Thema soll auf breiter Quellenbasis untersucht werden. Ausge-
hend vom regionalen Bezug bietet das Historische Archiv des Erzbis-
tums Köln (AEK) zum einem für die kirchlich-institutionelle Seite die 
Generalia als zentrale Bestände des Generalvikariats, zum anderen bie-
tet der Nachlass von Hugo Poth sowie das Pfarrarchiv St. Alban für 
die Seite der hier vorgestellten Bewegung zahlreiche Informationen aus 
den Jahren 1964 bis 1968. Im Archiv des Evangelischen Kirchenver-
bandes Köln und Region (AdEKV) enthalten die Bestände der Stadt-
superintendentur Akten zu den Kontroversen des ersten Politischen 
Nachtgebets, z. B. die Presbyteriumsprotokolle der Antoniterkirchen-
gemeinde oder Sammlungen von Zeitungsartikeln aus der kirchlichen 
und regionalen Presse. Im Historischen Archiv der Stadt Köln liegt der 
Nachlass von Vilma Sturm, in dem Korrespondenzen aus der Früh-
phase des oben genannten römisch-katholischen Vorläuferkreises ent-
halten sind. Leider kann nach dem Einsturz des Archives am 3. März 

                                                        
20  Cornehl, Sölle (wie Anm. 3), 282. 



Die Vorgeschichte des Politischen Nachtgebets in Köln  
 

 203 

2009 dieser Nachlass aus konservatorischer Sicht nicht zur Einsicht-
nahme freigegeben werden.  

Darüber hinaus sind die Landeskirchlichen Archive der Evange-
lischen Kirche im Rheinland (AEKR) sowie der Nordkirche (LKANK) 
zu nennen. In Düsseldorf befinden sich der Nachlass und die Hand-
akten von Joachim Beckmann und weitere Sachakten mit diversen 
Briefwechseln, in Kiel der seit 2020 erschlossene Nachlass von Doro-
thee Sölle. 

Die Veröffentlichungen in Presse und Rundfunk, v. a. „West-
deutscher Rundfunk“, „Kölner Stadt-Anzeiger“, „Kölnische Rund-
schau“, „Express“, „Neue Rhein-Zeitung“, „Frankfurter Allgemeine 
Zeitung“, „Die Zeit“, „Der Spiegel“, „Stern“, „Die Welt“, „Evange-
lischer Pressedienst“ und „Der Weg“, werden ebenfalls ausgewertet. 

Wenn noch möglich, ergänzen Gespräche mit den wenigen Zeit-
zeuginnen und Zeitzeugen als mündliche Auskünfte die schriftlichen 
Quellen21.  

So wie jene Personen aus den Ideen und Impulsen zur Erneuerung 
ihrer Kirche dieses politisch-ökumenische Laienexperiment entwickel-
ten, Dialoge suchten und praktische Ökumene gestalteten, möchte nun 
das interkonfessionell und interdisziplinär angelegte Dissertations-
projekt innerhalb der Kirchlichen Zeitgeschichte einen Beitrag leisten 
– sowohl zur weiteren Erforschung der ‚langen sechziger Jahre‘ als 
auch zum wissenschaftlichen Austausch zwischen katholischer und 
evangelischer Kirchengeschichte. 

                                                        
21  Bisher wurden Gespräche mit Fulbert Steffensky, Eberhard Kerlen, Barbara 

Maubach und Michael Dohle geführt. 





Tagungsberichte 
 

Äußere Mission und Nationalsozialismus 
 

Roland Spliesgart 

 
Die Arbeit der ‚Äußeren Mission‘ war zweifelsohne in der Zeit des Na-
tionalsozialismus (NS) in besonderer Weise herausgefordert. Einerseits 
zielt der christliche Sendungsauftrag per se auf die Gleichwertigkeit 
und Unabhängigkeit aller Menschen; andererseits stehen die Rassenide-
ologie, das Führerprinzip und die Politik der gewaltsamen Expansion 
des NS-Staates dem entgegen. In diesem Kontext mussten die damali-
gen Missionswerke und ihre Akteure einen Weg finden, um ihre Arbeit 
in ,Übersee‘ und in Deutschland fortsetzen zu können. Während die 
Verstrickungen der Kirchen mit dem nationalsozialistischen Regime 
vergleichsweise gut untersucht sind – nicht zuletzt durch die Evangeli-
sche Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte (München) –, 
zeigt der Bereich der Mission, zumindest im deutschsprachigen For-
schungskontext, noch erhebliche Leerstellen. Besonders in den Nach-
folgeorganisationen der ehemaligen deutschen Missionswerke ist eine 
Aufarbeitung der Zeit zwischen 1933 und 1945 erst ansatzweise er-
folgt. 

Die von der Abteilung für Kirchengeschichte an der Ludwig-
Maximilians-Universität München in Kooperation mit dem aus der 
Neuendettelsauer Mission hervorgegangenen Zentrum Mission 
EineWelt organisierte Tagung, die am 24./25. Oktober 2024 in 
Neuendettelsau stattfand, nahm das Verhältnis von Nationalsozia-
lismus und Mission aus verschiedenen Perspektiven in den Blick und 
leistete damit einen wichtigen Beitrag zum Prozess dieses im Entstehen 
begriffenen Forschungsfeldes. In seiner einführenden Begrüßung 
machte Harry Oelke (München) deutlich, dass das Thema nur inter-
disziplinär mit Zugängen aus der Kirchlichen Zeitgeschichte, der 
Globalen Christentumsgeschichte, der Interkulturellen Theologie und 
der post colonial studies erschlossen werden könne. Die Tagung 
verstand sich als eine erste Annäherung und war zu diesem Zweck 
zweigeteilt. In der ersten Sektion wurde das Forschungsfeld mit 
grundlegenden Beiträgen umrissen und kontextualisiert, in der zweiten 



Roland Spliesgart 
 

206 

Sektion wurden laufende Forschungsprojekte vorgestellt und dis-
kutiert.  

In einem Doppelvortrag betrachteten Harry Oelke und Michael Biehl 
(Hamburg) das Forschungsfeld aus erinnerungskultureller Perspektive. 
Sie fragten danach, wie die Deutschen nach 1945 in ihrer Erinnerung 
Kirche und Mission zur Zeit des Nationalsozialismus wahrgenommen 
hätten. Sie machten deutlich, dass die Erinnerung daran sich im Laufe 
der Jahre verändert hätte und dabei nicht erinnerte Inhalte zumindest 
partiell in Vergessenheit geraten seien. In der Nachkriegszeit (1945–
1970) sei die Erinnerung noch ganz von einzelnen Meinungsführern 
bestimmt gewesen. Deren apologetisches Interesse bezüglich ihrer ei-
genen Haltung habe zahlreiche Widerstandsnarrative entstehen lassen, 
die von der Politik der jungen Bundesrepublik willkommen als Beitrag 
zur Demokratieförderung rezipiert worden seien. Die Akteure der 
Mission hätten sich mit dem Argument gerechtfertigt, als Bollwerk 
gegen den drohenden Säkularismus gehandelt zu haben. In den Jahren 
von 1970 bis 1984 habe ein kollektiver Identitätsbildungsprozess im 
Protestantismus die Phase der individuellen Erinnerungen im Kontext 
der Zeitzeugenkommunikation abgelöst. Das kollektive Gedächtnis in 
Bezug auf den Nationalsozialismus habe nun Widerstand per se in 
einem positiven Licht erscheinen lassen. Neue Themen wie ,Junge 
Kirchen‘, Ökumene, Befreiungsbewegungen in der ‚Dritten Welt‘ und 
modernisierungstheoretische Ansätze seien aufgekommen und an die 
Stelle einer möglichen Reflexion über die Schuld von Kirche und 
Mission getreten. In der Phase von 1984 bis 2000 habe sich die 
Erinnerung an Kirche im Nationalsozialismus zum kollektiven 
Gedächtnis der Deutschen entwickelt. In Bezug auf die Mission habe 
eine inhaltliche Ermüdung eingesetzt: Sie sei nun als zu vernach-
lässigende Form von Kolonialismus und Rassismus gesehen worden. 
Wie sich die kirchliche Erinnerungskultur zur eigenen Geschichte in 
der NS-Zeit angesichts rigoroser Sparzwänge einerseits und dem 
Erinnerungsdruck, ausgelöst durch rechtspopulistische Bewegungen 
andererseits zukünftig weiter entwickeln werde, müsse sich zeigen. 

Jonas Licht (Hamburg) zeigte auf der Grundlage seiner Analysen der 
Neuen Allgemeinen Missionszeitschrift (NAMZ), einer prominenten 
Stimme der protestantischen Mission, dass diese nach 1933 zuneh-
mend „auf der braunen Welle mitschwamm“. Darüber hinaus habe die 
damalige deutsche Missionstheologie zahlreiche Anknüpfungspunkte 



Äußere Mission und Nationalsozialismus  
 

 207 

an die NS-Ideologie geboten – so die Ablehnung des Liberalismus der 
internationalistisch und ökumenisch orientierten angelsächsischen 
Mission, die Angst vor dem Bolschewismus und dem Säkularismus 
sowie eine rassistische Grundhaltung. Dabei habe die neulutherische 
Lehre der Schöpfungsordnungen, wie sie Paul Althaus vertrat, die 
Begründung für eine gottgewollte Unterschiedlichkeit der ,Rassen‘ 
geliefert. Trotz deutlicher Selbstzensur in den Publikationen sei die 
NAMZ durch das NS-Regime schließlich verboten worden. Die 
Repressionen gegen die Vertreter der Missionsbewegung ließen sich 
jedoch nicht als Beleg für deren oppositionelle Haltung gegen das NS-
Regime verstehen. Vielmehr seien sie Indikator einer „asymmetrischen 
Liebesbeziehung“.  

Moritz Fischer (Hermannsburg) deutete die NS-Ideologie als poli-
tisches Projekt einer „alternativen Moderne“, die in der protestan-
tischen Kirche auf große Resonanz getroffen sei. Indem Mission 
immer mit einem ganzheitlichen Ansatz aufgetreten sei, sei eine 
Verbindung zum Totalitarismus per se angelegt gewesen. Als Resümee 
stellte Fischer fest: „Innerhalb der Missionsbewegung gab es Zahl-
reiche, die als Steigbügelhalter des Nationalsozialismus fungierten – 
nicht getrieben, sondern Vorreiter.“ Umgekehrt hätte das NS-Regime 
spätestens ab 1934 keinerlei Interesse an der Mission gehabt, da es den 
Diskurs allein dominieren wollte. Im Unterschied zu Teilen der 
Mission, die ein Luthertum mit wahrem Deutschtum und Heiden-
bekehrung als zwingend notwendig erachtet hätten, habe das NS-
Regime den Anspruch der Deutschen Christen verabsolutiert. Aufgabe 
der heutigen Missions- und Religionswissenschaft bzw. der Inter-
kulturellen Theologie müsse es sein, so Fischer, Mission als Metapraxis 
historisch und kritisch zu analysieren. Als geeignetes Instrument dazu 
biete sich die Verflechtungsgeschichte an, die Verbindungen der 
Mission zu Phänomenen von Globalisierung, Revanchismus, Religion, 
Nationalismus, Kolonialismus, Rassismus, Technisierung, Kirchen-
kampf, Antibolschewismus, Wirtschaftskrise, Unabhängigkeitsbewe-
gungen und Konfessionalismus aufzeigen könne.  

Die zweite Sektion mit Werkstattberichten zu laufenden For-
schungsprojekten eröffnete Franziska Schoppa (München). Sie stellte 
erste Ergebnisse ihrer Arbeit zum Missionsverständnis der Neuen-
dettelsauer Mission vor. Letztere war in drei Arbeitsbereiche unterteilt: 
,Heidenmission‘ (in Papua-Neuguinea), Heimat- oder Volksmission (in 



Roland Spliesgart 
 

208 

Deutschland) und Diasporamission (in Brasilien und der Ukraine). Die 
Neuendettelsauer Missionare seien von einem hohen, biblisch gepräg-
ten Sendungsbewusstsein geleitet gewesen. Sie hätten die eschatolo-
gische Vision gehabt, mit dem Sieg über andere Religionen und der 
Herstellung einer christlichen Welt den Anbruch der Endzeit herbei-
zuführen. Dazu sei ihre Überzeugung gekommen, mit der Mission die 
deutsche Ehre im Ausland zu verteidigen – so ihr Direktor Friedrich 
Eppelein. In der konkreten Arbeit sei es jedoch mitunter zu theo-
logisch motivierten Konflikten mit der NS-Ideologie gekommen. Die 
Rassenideologie habe etwa zu der Frage geführt, wie mit Indigenen 
umzugehen sei. Einer grundsätzlichen Ablehnung des Alten Testa-
ments und jüdischer Menschen sei aus christlicher Sicht widersprochen 
worden. Adolf Hitler sei aufgrund der Sündhaftigkeit aller Menschen 
als irrtumsfähig bezeichnet worden. Insgesamt konstatierte Schoppa 
die grundsätzliche Ablehnung des christlichen Missionsgedankens 
durch die NSDAP.  

 Die Ausführungen von Barbara Herfurth-Schlömer (Wuppertal) zur 
Rheinischen Missionsgesellschaft in Barmen machten deutlich, dass 
diese sich sehr viel distanzierter zu den Vertretern von NS-Staat und 
NS-Ideologie verhalten hätte als ihr Neuendettelsauer Pendant. Das 
habe zum einen an ihrem Direktor Johannes Warneck gelegen, der die 
Mission „nicht vor den Karren der Politik spannen“ wollte und daher 
politische Äußerungen zu unterbinden gesucht hätte. Zum anderen 
habe sich die Rheinische Mission in programmatischer Nähe zur 
Theologie der Bekennenden Kirche befunden. Im Oktober 1933 
konnte Warneck auf dem Deutschen Missionstag die Eingliederung der 
Mission in die Deutsche Evangelische Kirche verhindern. Einzelne 
Mitarbeiter der Deutschen Christen seien zwar aus der Missions-
gesellschaft verdrängt worden, aber man wäre zur Aufrechterhaltung 
der Arbeit auf die Spenden auch deutsch-christlicher Gemeinden 
angewiesen gewesen und habe daher ein öffentliches Bekenntnis zur 
Bekennenden Kirche vermieden.  

Christine Winter (Adelaide) beschäftigte sich mit der Perspektive der 
australischen Lutheraner, die sich einerseits als treue Deutsche, 
andererseits als treue Australier gefühlt hätten. Da sie jedoch in 
Australien während des Ersten Weltkriegs als Feinde abgestempelt 
worden wären, hätten sie ihr Vertrauen in die australische Presse 
verloren und sich stattdessen der deutschen Missionspublizistik zuge-



Äußere Mission und Nationalsozialismus  
 

 209 

wandt, die für Adolf Hitler große Sympathie bekundet habe. Während 
dies von den britischen Pfarrern stark kritisiert worden sei, seien die 
australischen Lutheraner gegenüber der nationalsozialistischen Regie-
rung positiv eingestellt gewesen. Die kontroversen Haltungen der 
Lutheraner zu den Deutschen Christen hätten schließlich auf dem 
Missionsfeld zu einer Art Kirchenkampf geführt. Insgesamt plädierte 
Winter für eine differenzierte Betrachtung in ,außerdeutschen‘ Kon-
texten, denn die Frage nach der Bedeutung nationalsozialistischer 
Politik und Einstellungen müsse in jedem Einzelfall neu geprüft und 
beantwortet werden. 

Heide Lienert-Emmerlich (Neuendettelsau) berichtete aus ihrer Arbeit 
als Ethnologin im Archiv der Sachkultur, dem ehemaligen Missions-
museum, in Neuendettelsau. Das dort vorhandene Vermächtnis an 
Sachobjekten müsse verantwortungsvoll gesichtet und geprüft werden. 
Anhand ausgewählter Objekte führte sie unterschiedliche Bezüge zur 
NS-Zeit vor. Am Beispiel eines Zeremonialbeils erläuterte Lienert-
Emmerlich Bedeutung und Herkunft eines solchen Objekts. Als von 
den Indigenen geteiltes, also den Missionaren übergebenes Eigentum, 
sei für dieses Beil eine Restitution nicht erwünscht. Eine große Rolle 
hätten die Gegenstände aus Übersee für die Vermittlung kulturellen 
Wissens bei der deutschen Bevölkerung gespielt. Dabei seien Gegen-
stände und Bilder von den Missionaren häufig nicht korrekt bzw. durch 
ein entsprechendes framing so beschrieben worden, dass die Idee der 
Unterlegenheit der anderen Kultur erzeugt worden sei. Kommen-
tierungen hätten von „Noch echte Heiden“ bis hin zu: „Gewöhnlich 
haben die Tänze Mord im Gefolge“ gereicht. Bemerkenswert sei die 
Gleichzeitigkeit der Klassifikation der Indigenen als „Schädeljäger“ 
und der Massentötungen von Menschen durch die Nationalsozialisten. 
Für die Verwicklungen der „Völkerkunde im Nationalsozialismus: 
Aspekte der Anpassung, Affinität und Behauptung“ verwies Lienert-
Emmerlich auf die gleichlautende Arbeit des Ethnologen Hans 
Fischer.  

Als wissenschaftlicher Beobachter der Tagung stellte Roland 
Spliesgart (München) im Rahmen der Schlussdiskussion weiteren For-
schungsbedarf heraus, den Vorträge und Diskussionen deutlich 
gemacht hätten. Die konkrete Arbeit der Missionare in den 
Missionsgebieten markiere ein Forschungsfeld, dem auf jeden Fall 
weiter nachzugehen sei. Für eine umfassende Erschließung des 



Roland Spliesgart 
 

210 

Themas Mission und Nationalsozialismus wären zukünftig vor allem 
Perspektiven der post colonial studies und der Globalen Christen-
tumsgeschichte weiterführend. Erinnerungskulturell müsste in einem 
eigenen Arbeitsschritt der im kolonialen Kontext übliche Vorgang der 
,Entinnerung‘ von Inhalten bewusst gemacht werden, um auf diese 
Weise Ereignisse der verborgenen Geschichte wieder zu Tage zu 
befördern1. Rezeptionsgeschichtlich wäre zu fragen, wie die Botschaft 
der Missionare von den Indigenen verstanden und aufgenommen 
worden sei, was sie bei ihnen bewirkt habe, wie sie selbst die Botschaft 
verändert und dabei möglicherweise eigene Spielräume genutzt hätten 
(agency). Umgekehrt konstituiere das Missionsfeld einen ,Dritten 
Raum‘, in dem die Akteure ihre Positionen verhandeln und neue 
Optionen erschaffen könnten. Hier stellten sich für nachfolgende 
Forschungen etliche spannende Fragen: Wie nahmen die Indigenen die 
Missionare und wie diese die zu Missionierenden wahr? Gab es hier 
überhaupt kongruente Wahrnehmungen oder war nicht eher das 
gegenseitige Missverstehen der Normalfall? Wie wurde die jeweils 
andere Religion gesehen und gedeutet? Welchen Einfluss hatten dabei 
Machtverhältnisse? Gab es weitere Interaktionen vor Ort, etwa mit 
Akteuren aus Wirtschaft und Verwaltung? Wie veränderten sich die 
Missionare und ihre Praxis in dem für sie fremden Kontext? Gab es bei 
den Missionaren Tendenzen der Anpassung an lokale Kulturen (going 
native)? Welche Debatten und Konflikte entstanden zwischen 
Missionaren und Indigenen sowie innerhalb der Missionsgesell-
schaften? Aufschlussreich könnten hier die Diskussionen in den 
deutschen Missionshäusern sein, in denen Informationen aus 
verschiedenen Kontexten zusammenliefen. Es seien, so Spliesgart, 
etwa aus Neuendettelsau Missionare nach Südbrasilien in deutsche 
Diasporagemeinden gesandt worden, in denen indigene Völker als 
Feinde angesehen wurden, die es im Zuge der Ausbreitung und 
Sicherung der frontier zu bekämpfen galt. In Neuguinea hingegen 
hätten die Missionare Indigene als Menschen betrachtet, die als 
bekehrte Christen ihre völkische Besonderheit zur Ehre Gottes 
vertiefen sollten.  

 

1   Vgl. Gruber, Judith: Wider die Entinnerung. Zur postkolonialen Kritik hege-
monialer Wissenspolitiken in der Theologie. In: Nehring, Andreas / Wies-
gickl, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien 2. Perspektiven aus dem 
deutschsprachigen Raum. Stuttgart 2018, 23–37. 



Äußere Mission und Nationalsozialismus  
 

 211 

Einig waren sich alle Teilnehmenden der Tagung, dass die Verflech-
tungen der verschiedenen Missionsgesellschaften mit dem Nationalso-
zialismus, auch in komparatistischer Perspektive, ein wichtiges und 
lohnendes Forschungsfeld wären. Dieses sollte idealerweise in einem 
größeren, interdisziplinär angelegten Zusammenhang bearbeitet wer-
den. Zentral dabei wäre die Erschließung weiterer, alternativer Quellen 
zusätzlich zu den Dokumenten hiesiger Missionsarchive. Zu denken 
wäre etwa an private Briefe und Tagebücher, Reiseberichte und zeitge-
nössische Literatur, Tageszeitungen, Statistiken, auch aus der Verwal-
tung, Bilder und andere materiale Quellen sowie die Ergebnisse ethno-
logischer Studien. Nicht zuletzt könnten auch und gerade die Lücken 
in den Quellen Hinweise auf wichtige, bewusst verborgene Sachver-
halte liefern.  

Insgesamt bedarf die sowohl für die deutsche Mission als auch die 
NS-Ideologie zentrale Kategorie des ‚Volkstums‘ einer genauen 
Prüfung in jedem einzelnen Anwendungsfall, da sich mit den jeweiligen 
Kontexten auch die Koordinaten zur Deutung ganz wesentlich 
verschieben. Der weitere Forschungsweg wird von dem allgemeinen 
Grundsatz jeder historischen Arbeit bestimmt, dass erst die zu 
erwartenden mikrohistorischen Fallstudien Ausgangspunkt und 
Grundlage für ein Gesamtbild bilden können. Dabei muss die Epoche 
des Nationalsozialismus in einem größeren historischen Kontext 
betrachtet werden, der auch den deutschen Idealismus und 
Kolonialismus berücksichtigt. Langfristig ist die Verortung des Themas 
Mission und Nationalsozialismus im Kontext einer globalen 
Christentums- und Religionsgeschichte anzustreben.  





Wer die Jugend hat, … Staat kontra Kirche in der frühen DDR 
 

Sarah Schermaier 

 
Vom 9. bis 10. November 2024 fand in der Tagungs- und Begegnungs-
stätte Zinzendorfhaus in Neudietendorf bei Erfurt eine Tagung zum 
obigen Thema statt, die von Akademiedirektor Sebastian Kranich or-
ganisiert wurde. Veranstalter war die Evangelische Akademie Thü-
ringen in Kooperation mit der Stiftung Lutherhaus Eisenach, der 
Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte, der 
Gesellschaft für Thüringische Kirchengeschichte e. V., dem Landeskir-
chenarchiv Eisenach und der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen.  

Ziel der Veranstaltung 35 Jahre nach dem Mauerfall war es, die Zeit 
der 1950er-Jahre in der DDR und die zwischen SED-Staat und Kirche 
bestehenden Konflikte zu analysieren und deren Auswirkungen für 
Christen zu thematisieren. Besonderes Augenmerk lag auf der 
christlichen Jugend der damaligen Zeit, die aufgrund ihres Glaubens 
vor die Entscheidung zwischen Anpassung an und Kooperation mit 
dem Staat oder Erdulden von Repressalien, Verfolgung und Inhaf-
tierung gestellt wurde. Hintergrund der Tagung war die Impuls-
Ausstellung des Lutherhauses Eisenach „Jugend, Gott und FDJ – Der 
Kampf gegen die Kirchen in der frühen DDR“, die am 31. Januar 2025 
eröffnet wurde.  

Durch die aktive Beteiligung von Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftlern und Zeitzeugen gelang es, verschiedene Sichtweisen auf 
die Konflikte zwischen Staat und Kirche in der frühen DDR zusam-
menzuführen. Insbesondere das Ineinandergreifen von Fachvorträgen 
und Erfahrungen der Tagungsteilnehmerinnen und -teilnehmer führte 
zu lebendigen Diskussionen und weiterführenden Einsichten.  

In seiner Begrüßung stimmte Sebastian Kranich auf die Thematik der 
Tagung ein, indem er einen Abschnitt aus dem Buch von Christoph 
Hein „Unterm Staub der Zeit“ vortrug. Dieses handelte vom 14-
jährigen Daniel, der 1958 nach Westberlin zog, weil er in Ostdeutsch-
land als Pfarrerssohn kein Abitur machen durfte.  

Unter dem Titel „Der SED-Staat und die evangelischen Kirchen in 
den 1950er Jahren. Von Ideologien, Konflikten und Strategien“ be-
leuchtete der Münchner Kirchenhistoriker Christopher Spehr in seinem 



Sarah Schermaier  
 

214 

Eröffnungsvortrag die konfliktreiche Beziehung zwischen dem noch 
jungen DDR-Staat und den evangelischen Kirchen in den 1950er-
Jahren, die von ideologischen Spannungen, gezielter Einflussnahme 
und massiven Repressionen geprägt gewesen seien. Dabei zeigte er, wie 
u. a. der Staatssicherheitsdienst zunehmend direkte Eingriffe in den 
kirchlichen Raum unternahm, um die Kirche als „feindliche Kraft“ zu 
kontrollieren und zu zerschlagen. Besonders deutlich werde dies am 
Beispiel des „Thüringer Wegs“, der die staatskonforme Haltung der 
Thüringer Landeskirche seit 1958 beschreibe. Die staatliche Einfluss-
nahme zur Entwicklung dieses Weges sei einer umfassenden Strategie 
gefolgt, die durch Kooperationen mit kirchlichen Führungspersön-
lichkeiten (wie beispielsweise Gerhard Lotz, Walter Grundmann und 
Ingo Braecklein, allesamt Informelle Mitarbeiter der Staatsicherheit) 
auf Entmachtung des Landesbischofs Moritz Mitzenheim und auf 
„Differenzierung“ gezielt habe, um die Einheit der östlichen Landes-
kirchen zu untergraben. Die Einführung der Jugendweihe und die 
Unterdrückung kirchlicher Jugendorganisationen hätten die ideo-
logische Stoßrichtung der SED verdeutlicht, die auf eine atheistische 
Gesellschaft zielte. Spehr resümierte, dass die Kirchen zwischen 
Anpassung und Widerstand agieren mussten, wobei staatliche Strate-
gien der Spaltung und Repression langfristig ihren gesellschaftlichen 
Einfluss geschwächt hätten.  

Jan Schönfelder (Erfurt) stellte in seinem Vortrag die Eskalation des 
‚Kirchenkampfes‘ in der DDR der frühen 1950er-Jahre anhand der 
repressiven Maßnahmen gegen die Junge Gemeinde (JG) in Pößneck 
und an der dortigen Oberschule dar. Die SED habe die JG als 
Spionageorganisation diffamiert, um deren systematische Unter-
drückung zu rechtfertigen. Die Diskriminierungsmaßnahmen hätten 
von Tadel über öffentlich erzwungene Geständnisse bis hin zu 
Schulverweisen christlicher Schüler gereicht. Ziel der Maßnahmen sei 
die ideologische Kontrolle der Jugend im Sinne einer marxistisch-
leninistischen Gesellschaftsordnung gewesen, unterstützt durch die 
FDJ als staatlich gelenkte Institution. Der wachsende Druck auf 
christliche Jugendliche habe zu massiven Fluchtbewegungen und damit 
verbunden zu einem „intellektuellen Aderlass“ geführt, deren Folgen 
auch spätere politische Kehrtwenden und Aufrufe zur Standhaftigkeit 
seitens kirchlicher Führungspersönlichkeiten nicht hätten kompen-
sieren könnten. Subtilere Methoden wie die Einführung der Jugend-



Wer die Jugend hat … Staat contra Kirche in der frühen DDR  
 

 215 

weihe und atheistische Propaganda hätten in den Folgejahren die 
offene Repression ersetzt. Die bis heute unzureichende Aufarbeitung 
dieser Konflikte vor Ort, wie es am Beispiel der mangelnden Rezeption 
von Schönfelders Forschung in Pößneck sichtbar werde, verweise auf 
die nachhaltigen Prägungen durch diese Ereignisse. 

Im Anschluss folgten ein Impulsvortrag und Textarbeiten von 
Jochen Birkenmeier und Michael Weise vom Lutherhaus in Eisenach mit 
dem Titel ‚„Hetze unter dem Deckmantel der Religion‘: Neue Quellen 
zum Konflikt FDJ/Junge Gemeinde in den 1950er Jahren“. Die beiden 
stellten das Konzept der kommenden Impuls-Ausstellung im Luther-
haus vor, in der auch die Stimmen von Zeitzeugen zu hören sein wer-
den.  

Die Tagungsteilnehmerinnen und -teilnehmer wurden in drei 
Gruppen eingeteilt, die folgende Texte diskutierten: (1) „Propaganda 
gegen die Junge Gemeinde und Reaktionen“ (Auszug aus dem 
Extrablatt der Jungen Welt [Titelseite], Austrittsbrief aus der JG vom 
11. Mai 1953 und Losungen von Peter Schicketanz [Tagebuchartige 
Aufzeichnungen] 1953), (2) „Behinderung und Überwachung kirch-
licher Jugendarbeit“ (Besuch des Ursula-Cottes-Heimes von einem 
FDJ-Funktionär vom 28. März 1953) oder (3) „Schikane und West-
wahrnehmung“ (Entlassung von Fr. Parchim 1953, G. Woelke [Kon-
firmandin] an H. Lilje [M. Mitzenheim] 1958 und seine Antwort). Die 
Ergebnisse aus den Gruppen wurden anschließend im Plenum 
besprochen.  

In der Kulturveranstaltung am Abend wurden zum Thema „Wir 
sind die Jungen, Herr und Gott, auf ewig dir verschworen“ Texte von 
Junger Gemeinde und Freier Deutscher Jugend im Dialog gelesen. 
Vortragende waren die Leiterin des Archivs der EKM, Christina Neuß 
und der Schauspieler Henning Peker. Für die musikalische Untermalung 
sorgte Eckart Gleim.  

Die Münchener Historikerin Claudia Lepp referierte über die 
deutsch-deutschen Begegnungen im Bereich der evangelischen Jugend 
in den 1950er-Jahren. In diesem Jahrzehnt hätten zahlreiche 
sogenannte Patentreffen stattgefunden. Für die Jugendlichen in der 
DDR hätten diese Kontakte in den Krisenjahren 1952/53 ambivalente 
Auswirkungen gehabt: Sie seien einerseits Zielscheibe der diffamie-
renden Propaganda der SED geworden, hätten andererseits aber auch 
eine wichtige Form des Rückhalts geboten. Auf Leitungsebene sei das 



Sarah Schermaier  
 

216 

Selbstverständnis der Christen als „drittes Geschlecht“ im System-
konflikt betont worden, das die Begegnungen prägen sollte. In der 
zweiten Hälfte der 1950er-Jahre habe sich jedoch eine innere 
Entfremdung innerhalb der Begegnungsarbeit abgezeichnet, so Lepp. 
Bei den ostdeutschen Jugendlichen hätten die Begegnungsleiter 
zunehmende Anzeichen von Ermüdung und Zermürbung festgestellt. 
Gleichzeitig hätten sich die jungen Christen in der Bundesrepublik, 
ähnlich wie ihre Altersgenossen, stärker an einem neuen Freizeit- und 
Konsumverhalten orientiert. Bereits 1957 sei es erforderlich gewesen, 
sie nachdrücklich zu einem „Opfer“ in Form einer Besuchsfahrt in die 
DDR zu motivieren. Die unterschiedlichen Herausforderungen des 
Christseins in Ost- und Westdeutschland sowie stereotype Wahrneh-
mungen – vom „reichen Westen“ und „frommen Osten“ – hätten bei 
den Treffen gelegentlich zu Spannungen geführt. Mit der Ver-
abschiedung des DDR-Passgesetzes im Dezember 1957, der damit 
einhergehenden Abschottung und einer zunehmend repressiven 
Jugendpolitik seien die Begegnungen merklich zurückgegangen. Als 
Ersatz hätten sich nun Ost-West-Begegnungen in Berlin etabliert. 
Noch im Jahr des Mauerbaus seien dort Tausende junge Christen aus 
beiden Teilen Deutschlands zusammengekommen, vornehmlich zu 
gemeinsamen Bibelrüstzeiten. Angesichts der zunehmend divergie-
renden Lebensbedingungen sei verstärkt versucht worden, durch 
Bibelarbeit die geistliche Gemeinschaft zu stärken. Diese habe zugleich 
als Grundlage für ein sachliches und verbindendes Gespräch zwischen 
den Jugendlichen gedient. 

Das von Michael Weise moderierte Podiumsgespräch mit den Zeit-
zeugen Günter Ziegenhorn (Erfurt), Horst Braun (Heiligenhaus) und Wolf-
gang Schenk (Eisenach) bot eindrückliche Einblicke in die Repressionen 
gegen die Junge Gemeinde in der DDR. Günter Ziegenhorn berichtete 
von der erzwungenen Distanzierungserklärung an der Heinrich-Mann-
Oberschule Erfurt, die er aus Angst vor einem Schulverweis unter-
schrieben habe, was jedoch bei ihm zu persönlichen Schuldgefühlen 
führte. Horst Braun schilderte seinen Schulverweis nach verweigerter 
Unterschrift und seine Flucht in den Westen, wo er mit Hürden beim 
Studium und beim Berufseinstieg konfrontiert gewesen sei. Wolfgang 
Schenk hob das vergleichsweise geschützte Umfeld in kirchlichen Ein-
richtungen hervor und referierte über seinen Weg vom Theologie-
studium zum Pfarramt. Trotz unterschiedlicher Biografien verbanden 



Wer die Jugend hat … Staat contra Kirche in der frühen DDR  
 

 217 

die Zeitzeugen die Erfahrung von staatlicher Willkür und die Suche 
nach einem selbstbestimmten Glaubensweg. Ihre Berichte verdeut-
lichten die Langzeitfolgen der SED-Politik für persönliche Lebens-
wege und für die Gesellschaft der DDR, deren konkrete, alltags-
geschichtliche Aufarbeitung auch noch 35 Jahre nach dem Mauerfall 

notwendig ist.  





 

Nachrichten aus der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft  

für Kirchliche Zeitgeschichte 
 

Neuerscheinungen in den 
„Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte“ 

 

Fix, Karl-Heinz (Bearb.): Die Protokolle der Sitzungen des Bruderrats 
der Evangelischen Kirche in Deutschland 1945–1949 (AKIZ A 23). 
Göttingen 2024.   

Seit August 1945 begleitete der Bruderrat die Entwicklung der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland aus der Position der „radikalen“ Be-
kennenden Kirche heraus. Er beanspruchte anfangs eine kirchenlei-
tende Funktion und bemühte sich gegenüber den als restaurativ-kon-
fessionell beurteilten kirchlichen Ordnungsvorstellungen um einen 
kirchlichen Neubeginn auf der Basis der Erkenntnisse des innerprotes-
tantischen Kirchenkampfes, v. a. der Barmer Theologischen Erklä-
rung.  

Der Bruderrat gilt bis heute vielfach als die im Wettstreit der Ek-
klesiologien progressivere und theologisch fundiertere, aber unterle-
gene Gruppe. Die Sitzungsprotokolle und die sie ergänzenden Doku-
mente ermöglichen es nun erstmals, dieses Urteil über die Keimzelle 
des sogenannten Linksprotestantismus kritisch im Kontext der ersten 
Nachkriegsjahre und ihrer kirchlichen, gesellschaftlichen und politi-
schen Weichenstellungen zu prüfen. 

 

Meinefeld, Christian: Politik in der Presse der Weimarer Republik. 
Positionen und Profile am Beispiel überregionaler und schleswig-
holsteinischer Publikationen (AKIZ B 94). Göttingen 2025.   

Die evangelische Presse der Weimarer Republik war ein wichtiger Fak-
tor in der politischen Meinungsbildung von Kirchenchristinnen und 
Kirchenchristen ihrer Zeit. Kirchenblätter sahen die politische Kom-
mentierungstätigkeit als wichtigen Aspekt ihrer Aufgabe. So wurden, 

                                                           
 Die im Nachrichtenteil für Zeitschriften und Reihen verwendeten Abkürzun-

gen richten sich nach Schwertner, Siegfried M. (Hg.): „IATG3 – Internationales 
Abkürzungsverzeichnis für Theologie und Grenzgebiete“. 32014. 



Nachrichten 220 

wie in diesem Band belegt werden kann, politische Prägungen evange-
lischer Milieus verstärkt. Die vorliegende Studie zeigt, wie zahlreich 
und vielfältig die politischen Themen waren, die thematisiert wurden. 
Weiterhin wird deutlich, dass die zahlenmäßig weit überlegenen kon-
servativ-rechten Publikationen ihre Leserschaft mit einem autoritären 
Charakter beeinflussten, während liberale Blätter zwar die Demokratie 
zumeist stützten, die von den Nationalsozialisten ausgehende Gefahr 
aber unterschätzten – bis es zu spät war. 

 
 

Veröffentlichungen und Vorträge der Mitglieder und 
Mitarbeitenden aus dem Bereich der  

Kirchlichen Zeitgeschichte 
 
Albrecht-Birkner, Veronika 
– Kirchliche Ordnung und Freiheit im Konflikt. Die Siegener Synode 

von 1935 im Kontext des ‚reformierten Kirchenkampfes‘. In: Sall-
mann, Martin / Zahnd, Ueli (Hg.): Freiheit im reformierten Protes-
tantismus. Konzepte – Praktiken – Diskurse. Vorträge der 13. In-
ternationalen Emder Tagung zur Geschichte des reformierten Pro-
testantismus (Emder Beiträge zum reformierten Protestantismus 
19). Göttingen 2024, 147–176. 

– Forschungsbericht Christen und Kirchen in der DDR 2014–2022. 
In: ThR 89 (2024), 361–386 (Teil 1); 89 (2024), 464–512 (Teil 2); 90 
(2025), 1–21 (Teil 3). 

– „Die Rolle der evangelischen Kirche in der DDR in den 70er und 
80er Jahren“. Interview für den Hessischen Rundfunk (18. Oktober 
2024). Vgl. https://www.hr2.de/podcasts/camino/stark-als-min-
derheit-christen-im-osten-deutschlands,podcast-episode-
136066.html. 

 
Bauer, Gisa  
– Das Behagen in der Kultur – Der Kulturprotestantismus in 

Deutschland seit Ende des 19. Jahrhunderts. In: SYMPOSIUM. 
Culture@Kultur 5 (2024) (https://sciendo.com/article/10.2478/ 
sck- 2024-0006). 

– Die Entstehung der evangelikalen Bewegung und ihre Geschichte. 
Vortrag auf der Tagung „Evangelikale Bewegung(en): Geschichte, 



Nachrichten 
 

 
 

221 

Theologie(n), Potentiale, Grenzen. Ein dialogisches Forum“ der 
Evangelischen Akademie Loccum (31. Mai 2024). 

– „Erinnerungskultur und Erinnerungslernen“. Vortrag im Rahmen 
der Studienwoche „Macht der Erinnerung. Lektionen der Theolo-
gie im Horizont von Barmen für Kirche, Politik und Gesellschaft 
90 Jahre nach der Barmer Theologischen Erklärung“ an der Kirch-
lichen Hochschule Wuppertal (11. Dezember 2024). 

– „Frauenordination – Frauenbewegung – Feministische Theologie. 
Die Veränderung des (Selbst)Bildes von Frauen im westdeutschen 
Protestantismus von den 1960er Jahren bis in die 1980er Jahre“. 
Vortrag im Rahmen der gemeinsamen öffentlichen Antrittsvorle-
sung zusammen mit Heidrun Mader „Poesie und Transformation – 
(Selbst)Bilder von Frauen“ an der Philosophischen Fakultät der 
Universität zu Köln (29. Januar 2025). 

 
Fix, Karl-Heinz  
– Die Protokolle der Sitzungen des Bruderrats der Evangelischen Kir-

che in Deutschland 1945–1949 (AKIZ A 23). Göttingen 2024.  
– Evangelische Kirche und Sinti und Roma. Ein Überblick mit kriti-

schen Bemerkungen zum bisherigen Umgang mit den Quellen. In: 
Epd-Dokumentation vom 14. Januar 2025, Nr. 3, 21–34.  

– Rezension: Margarethe Hopf, Ein Osservatore Romano für die 
Evangelische Kirche in Deutschland. Der Konzilsbeobachter Ed-
mund Schlink im Spannungsfeld der Interessen (VIEG 254), Göt-
tingen 2022. In: RHE 119 (2024), 456–459. 

– „Bewegt von der Sorge um Volk und Kirche ...“. Innenansichten 
der Bekennenden Kirche in Bayern. Vortrag auf der Jahrestagung 
der Bayerischen Pfarrgeschwisterschaft in Heilsbronn (21. Mai 
2024).  

– „Protestantism and Democracy in Germany“. Vortrag beim Colle-
gium Oecumenicum in München (27. Mai 2024). 

– „Evangelische Kirche und Sinti und Roma. Ein Überblick mit kri-
tischen Bemerkungen zum bisherigen Umgang mit den Quellen“. 
Vortrag auf der Jahrestagung Netzwerk Sinti Roma Kirchen in 
Hamburg (28. September 2024). 

 
 
 



Nachrichten 222 

Lepp, Claudia 
– Immer wieder Bonhoeffer. Ein Überblick über Leben, Werk und 

Rezeption eines besonderen Menschen. In: Zeitzeichen 26 (2025), 
H. 4, 26–28. 

– Analystin oder Akteurin? Das Verhältnis der evangelischen Zeitge-
schichtsforschung zur evangelischen Erinnerungskultur. In: JGPrÖ 
139/140 (2023/2024), 51–60. 

– Ein protestantisches Gewissen? Ernst Klee und die Kirchen(-ge-
schichtsschreibung). In: MKiZ 18 (2024), 39–60. 

– Das Selbstverständnis und Agieren von Otto Dibelius als Bischof 
von Berlin (1945–1966). In: Bormann, Lukas / Gailus, Manfred 
(Hg.): Otto Dibelius. Neue Studien zu einer protestantischen Jahr-
hundertfigur (Christentum in der modernen Welt 8). Tübingen 
2024, 275–295. 

– Schmitz, Elisabeth. In: NDB-online https://www.deutsche-biogra-
phie.de/133266451.html#dbocontent. 

– „Komplementarität in der ‚Übergangszeit‘. Der Kirchentag 1967 als 
Forum für die Diskussion um den ‚Friedensdienst mit und ohne 
Waffen‘“. Vortrag auf der Jubiläumstagung zum 75-jährigen Beste-
hen des Deutschen Evangelischen Kirchentages „Auf der Suche 
nach Frieden: Debatten auf den Kirchentagen in Ost und West seit 
1949“ im Krupp-Kolleg in Greifswald. (20. September 2024).  

– Schlusskommentar auf dem Workshop „Diakoniegeschichte schrei-
ben: Methoden – Konzepte – Perspektiven“ im Institut für Diako-
nie- und Sozialgeschichte in Bethel (26. Oktober 2024). 

– „Reicher Westen – Frommer Osten? Begegnungen junger evange-
lischer Christinnen und Christen im geteilten Deutschland der 
1950er Jahre“. Vortrag auf der Tagung „Wer die Jugend hat, … 
Staat kontra Kirche in der frühen DDR“ der Evangelischen Akade-
mie Thüringen in der Tagungs- und Begegnungsstätte Zinzendorf-
haus (10. November 2024).  

 
Müller, Andreas  
– Hg.: Streitkulturen in der Kirchengeschichte. Synodal – politisch – 

akademisch (VWGTh 75). Leipzig 2024. 
– Hg.: Krieg und Frieden in der Kirchengeschichte (VWGTh 78). 

Leipzig 2024. 



Nachrichten 
 

 
 

223 

– Geistliche Lebensbegleitung. Zu einem zentralen Element ortho-
doxer Spiritualität. In: Pinggéra, Karl / Ioan, Ovidiu (Hg.): Rumä-
nische Geistliche Väter des 20. Jahrhunderts. Eine Anthologie. 
Trier 2024, 33–48. 

– Orthodoxe Theologie im 21. Jahrhundert. Bericht von einem Inter-
nationalen Kongress in Athen vom 24. bis 28. November 2024 
(https://www.noek.info/hintergrund/3629-orthodoxe-theologie-
im-21-jahrhundert-bericht-von-einem-internationalen-kongress-in-
athen-24-28-11-2024?idU=2). 

 
Pöpping, Dagmar 
– Hermann Kunst: Vom Kriegspfarrer zum Friedensethiker. In: Mül-

ler, Andreas (Hg.): Krieg und Frieden in der Kirchengeschichte 
(VWGTh 78). Leipzig 2024, 97−115. 

– Art.: Ferber, Walter (1907−1996). In: Deutsche Biographie 
(www.deutsche-biographie.de) [im Erscheinen].  

– „Es reichte ein guter Christ zu sein. Geistliche im Krieg gegen die 
Sowjetunion“. Vortrag auf dem Symposion „Sibrand Siegert als Per-
sönlichkeit der Kirchengeschichte Mecklenburgs im 20. Jahrhun-
dert“ im Domgemeindehaus Güstrow (30. November 2024). 

– „Seelsorge bis zur Hinrichtung: das Tagebuch des Priesters Stock“. 
Interview in einer arte-Dokumentation unter der Regie von Her-
mann Pölking/Linn Sackarnd (https://www.arte.tv/de/videos/ 
110290-000-A/seelsorge-bis-zur-hinrichtung-das-tagebuch-des-
priesters-stock/) (1. April 2025). 

 
Roggenkamp, Antje 
– Praktiken im Umgang mit Religion: Wird die französische Laizität 

in Deutschland und im angelsächsischen Raum wirklich „falsch“ 
verstanden? In: Nell-Müller, Sarah u. a. (Hg.): Schule im Kontext 
politischer Lernprozesse und kultureller Spezifik: Unterricht befor-
schen, vergleichen und verstehen. Münster 2024, 210–223.  

– Thesen zur Förderung von Bildungsgerechtigkeit. In: Biermann, 
Katharina u. a. (Hg.): Niemand soll verloren gehen. Münster 2024, 
123–136. 

– Presenting, (re)constructing and arranging medieval artefacts from 
non-religious and religious contexts. Challenges in the digital age. 

http://www.deutsche-biographie.de/


Nachrichten 224 

In: Poligrafi 113/114 (2024), H. 29, 55–75, (https://dx.doi.org/ 
10.35469/poligrafi.2024.453).  

– Dominanzansprüche und Machtdiskurse: Zum Umgang mit Gen-
der in der Religionspädagogik. In: Zeitschrift für Pastoraltheologie 
44 (2024), 39–51.  

 
Schneider, Thomas Martin  
– Kein Widerstand gegen die Nazis. Ein Kampf für eine freie Kirche 

und ein Kompromiss: 90 Jahre Barmer Synode. In: Zeitzeichen 25 
(2024), H. 5, 42–44. 

– Und die Moral von der Geschichte? Kirchengeschichtlicher Religi-
onsunterricht und sein konstruierter Gegenwartsbezug. In: Dietz, 
Alexander (Hg): Emotionalisierung – Moralisierung – Radikalisie-
rung. Theologische Beiträge. Leipzig 2024, 214–236.  

– Zwischen Verklärung und Verdammung. Warum Urteile bei Perso-
nen der Zeitgeschichte besonderer Aufmerksamkeit bedürfen. In: 
Zeitzeichen 25 (2024), H. 12, 14–16. 

– Evangelische Kirche im Nationalsozialismus. Nachwirkungen, For-
schungen, Deutungen, Geschichtspolitik. In: ThLZ 149 (2024), 
1107–1126. 

– Ein Fähnlein im Wind? Zur Geschichte der evangelischen Kirchen-
fahne, in: Glaube + Heimat. Mitteldeutsche Kirchenzeitung Nr. 27 
vom 7.7.2024, 9. 

– Art.: Persecution D. Modern Europe. In: Encyclopedia of the Bible 
and Its Reception 23 (2024), 1185f. 

– Rezension: Aneke Dornbusch, Hermann Dörries (1895–1977). Ein 
Kirchenhistoriker im Wandel der politischen Systeme Deutschlands 
(Christentum in der modernen Welt / Christianity in the Modern 
World 3), Tübingen 2022. In: TRev 120 (2024) 
(https://doi.org/10.17879/thrv-2024-5413). 

– Rezension: Joachim Conrad (Hg.), Die evangelische Martinskirche 
in Köllerbach und ihre Gemeinde. Festschrift zur 800-Jahr-Feier 
der ersten urkundlichen Erwähnung, Saarbrücken 2022. In: Jahr-
buch für Evangelische Kirchengeschichte des Rheinlandes 73 
(2024), 182–184. 

– Rezension: William Skiles, Preaching to Nazi Germany: The Pulpit 
and the Confessing Church, Lanham 2023. In: CHRC 104 (2024), 
572–575. 



Nachrichten 
 

 
 

225 

– „Al in 1948 ontstond de ‚Duitse PK‘“. Interview zur Geschichte der 
EKD mit Wim Houtman. In: Nederlands Dagblad vom 29.4.2024, 
8.  

– „Evangelisches Bekenntnis mit politischer Wirkung“. epd-Ge-
spräch mit Bettina von Clausewitz. In: Epd-Wochenspiegel, Aus-
gabe West, 22.–27.5.2024, 3–5. 

– „Kirche ohne Mitte? Perspektiven in Zeiten des Traditionsab-
bruchs“. Vortrag auf dem Pfarrkonvent des Evangelischen Kir-
chenkreises Koblenz in Mülheim-Kärlich (8. April 2024) und auf 
dem rheinischen Pfarrertag in Bonn (10. Juni 2024). 

– „Protestantismus im katholischen Koblenz vom 19. Jahrhundert bis 
1945: Selbstbehauptung – Konflikte – Irrwege – Annäherungen“. 
Vortrag in Koblenz (Stiftung Florinskirche) (7. Mai 2024). 

– „90 Jahre Barmer Theologische Erklärung“. Vortrag im Rahmen 
der Gedenkfeier des Evangelischen Kirchenkreises Koblenz vor 
dem Koblenzer Schloss (31. Mai 2024). 

– „Die Synoden von Barmen und Dahlem 1934. Zur Geschichte und 
Aktualität der Bekennenden Kirche“. Vortrag im Martin-Niemöl-
ler-Haus in Berlin-Dahlem (17. Oktober 2024). 

 
Schult, Maike 
– Erich Kästners Telegramm an alle Welt: „Es geht um die Kinder!“ 

In: PTh 113 (2024), 585–598.  
– Vom Nachzügler zum Klassiker: Der Weg zur ersten Fachprofessur 

für Praktische Theologie in Marburg. In: Schäufele, Wolfgang (Hg.): 
500 Jahre Theologie in Marburg. Beiträge zur Geschichte der Evan-
gelisch-Theologischen Fakultät (Academia Marburgensis. Beiträge 
zur Geschichte der Philipps-Universität Marburg 20). Münster 
2024, 71–85. 

– ‚„Entscheidend wird die Frage: wozu?‘. Anfragen einer Slavistin an 
Dorothee Sölles Literaturverständnis“. Vortrag im Rahmen des 
Ökumenischen Workshops „Dorothee Sölle und das Verhältnis 
von Literatur und Theologie“ an der Universität zu Köln (7. Feb-
ruar 2025).  

– ‚„Es geht um die Kinder!‘. Erich Kästners Telegramm an alle Welt 
und die kirchliche Seelsorge [in der Nachkriegssituation]“. Vortrag 
im Rahmen des Sommerfestes des Fachbereichs Evangelische The-
ologie an der Philipps-Universität Marburg (12. Juni 2024).  



Nachrichten 226 

Schulze, Nora Andrea 
– „Vom Protestantenedikt zur Evangelisch-Lutherischen Kirche in 

Bayern. Die Geschichte des bayerischen Protestantismus im 19. und 
20. Jahrhundert“. Vortrag im Geschichtskurs der VHS München (5. 
Dezember 2024).  

– „Berlin – München – Bayreuth. Der bayerische Protestantismus 
und der Nationalsozialismus“. Eröffnungsvortrag zur Vortragsreihe 
„Stramm auf Linie? Evangelisch in Bayreuth 1933–1945“ der Bay-
reuther Arbeitsgruppe Erinnerungskultur in der Hospitalkirche 
Bayreuth (27. Februar 2025). 

 
Spehr, Christopher 
– Von Grundlagenforschung bis differenzierte Erinnerungskultur. 

Kirchengeschichte bietet mehr als nur Wissensvermittlung. In: 
NELKB 2024, H. 2 (Themenheft: Evangelische Theologie: Einbli-
cke in eine interessante Wissenschaft), 22–24.  

– Der Kirchenkampf und die Medien. Die Rolle der Presse im Streit 
um Macht und Bekenntnis in der evangelischen Kirche. In: Zeitzei-
chen 26 (2025), H. 3, 15–17.  

– Vom Kirchenkampf in der NS-Zeit. Der Holsterhauser Pfarrer 
Ludwig Steil im Streit um Kirche und Bekenntnis. In: Sichau, Frank 
(Hg.): Kirche, Kohle und Keramik. Streifzüge durch die Geschichte 
und Gegenwart von Wanne-Eickel und Herne (Der Emscherbrü-
cher 20). Herne 2025, 9–23. 

– Rezension: Hanna Kasparick / Hans-Wilhelm Pietz, Reinhold Pietz 
(1921–1976). Ein Theologe im Zeitalter des Totalitarismus. Unter 
Mitarbeit von Jürgen Meissner. Mit einem Geleitwort von Wilhelm 
Hüffmeier und einer Textdokumentation, Görlitz 2021. In: ThLZ 
149 (2024), 413–415. 

– Rezension: Stefanie Siedek-Strunk, Evangelische Gefängnisseel-
sorge in der SBZ und den frühen Jahren der DDR (1945 bis 1959) 
(AKIZ B 84), Göttingen 2022. In: ThLZ 89 (2024), 406–410.  

– Rezension: Justus Geilhufe (Hg.), Das Leben suchen. Bischöfe, 
Pröpste und Theologen in der DDR, Leipzig 2023. In: ThLZ 149 
(2024), 1179–1181. 

 
 



 

Nachrichten aus Kirchengeschichtlichen Vereinigungen 
 

Arbeitsgemeinschaft für Mecklenburgische Kirchengeschichte 
Veranstaltungen 
– „1324–2024: 700 Jahre Kloster Ribnitz. Geschichte, Kultur und 

Wirkung von Klarissenkloster (14.–16. Jh.) und Damenstift (16.–20. 
Jh.)“. Jahrestagung in Ribnitz mit einem zeitgeschichtlichen Vor-
trag: Attula, Axel: „Marie von Pentz – Eine Ribnitzer Stiftsdamen-
Biographie im frühen 20. Jh.“ (7.–8. Juni 2024). 

Veröffentlichungen 
– Mecklenburgia Sacra. Jahrbuch für Mecklenburgische Kirchenge-

schichte 22 (2024) mit folgenden Beiträgen: Attula, Axel: Ein Meck-
lenburger Pastor in vier Systemen. August Friedrich Bad (* 1882 
† 1961), 173–185; Mirgeler, Olaf Johannes: Die kirchliche Verwal-
tung der Dominsel Ratzeburg 1937 bis 1980, 186–198.  

Projekte 
– Mitherausgabe und Zuarbeit für ein Handbuch der Persönlichkei-

ten der deutschen Landeskirchengeschichtsforschung.  
Vorschau auf Veranstaltungen 
– Jahrestagung im Stift Bethlehem in Ludwigslust zur Geschichte 

des Stifts und der Residenz Ludwigslust mit mehreren zeitge-
schichtlichen Vorträgen. 

Gesellschaft für die Geschichte des Protestantismus in Österreich 

Veröffentlichungen 
– Fuchs, Martina u. a. (Hg.): Tagungsband: evangelisches:erinnern. 

Evangelische Erinnerungskulturen im Österreich des 20. und 21. 
Jahrhunderts (= Doppelband JGPrÖ 139/140 [2024]). 

– Jungwirth, Leonhard: Gestaltete Gesinnung. Die antisemitischen 
Buntglasfenster in der Evangelischen Pauluskirche Wien-Land-
straße: Eine zeit- und kirchenhistorische Einordnung ihrer Entste-
hungsgeschichte 1969/70. In: Dialog-DuSiach 137 (2024), 11–34.  

– Ders.: Eine „Nazikirche“? Zu Genese und Konsequenz eines öster-
reichisch-evangelischen Selbst- und Fremdbilds. KZG/CCH 36 
(2023 [erschienen 2025]), 322–345. 

– Schwarz, Karl: Der Protestantismus im Donau- und Karpatenraum. 
Eine Forschungsbilanz des gleichnamigen Instituts an der 
Comenius-Universität in Bratislava/Pressburg. Prešov 2024. 



Nachrichten 228 

– Ders.: Evangelische Theologie in Wien. Fakultäts- und wissen-
schaftsgeschichtliche Beiträge. Wien 2024.  

– Ders.: Zur theologischen Ausbildung geistlicher Amtsträger der 
protestantischen Kirchen. In: Zückert, Martin (Hg.): Handbuch der 
Religions- und Kirchengeschichte der Slowakei im 20. Jahrhundert. 
Göttingen 2024, 663–677. 

– Ders.: Religionspolitische Entwicklungen in der Ersten Tschecho-
slowakischen Republik. In: Švorc, Peter / Kovaľ, Peter (Hg.): 
Cirkvi a periférie Československa v prvej polovici 20. storočia. 
Prešov 2024, 11–26. 

– Ders.: Zum 145. Geburtstag der Gesellschaft für die Geschichte des 
Protestantismus in Österreich. In: JGPrÖ 139/140 (2023/2024), 
377–389. 

– Ders.: Die Kärntner Protestanten in den „Zwanzigerjahren“ – zwi-
schen pietistischer Tradition und deutschnationaler Sendung. In: 
Carinthia I 214 (2024), 651–664. 

– Ders.: Bischof Dr. Hans Eder und der Konflikt mit den Rechtsver-
wahrungsgemeinden und mit Pfarrer D. Friedrich Ulrich. In: Schu-
bert, Heinz / Gerhold, Ernst-Christian (Hg.): Evangelisch in Graz. 
200 Jahre Heilandskirche. Graz 2024, 144–153. 

– Ders.: Eine österreichische Perspektive zu Leuenberg: Wilhelm 
Dantine. In: Tamcke, Martin / Nicak, Maros (Hg.): Die Leuenber-
ger Konkordie im multikulturellen und multireligiösen Kontext – 
Die Krise der Ökumene aus mitteleuropäischer Perspektive. Müns-
ter / Berlin / Wien 2024, 68ff.  

 

Gesellschaft für niedersächsische Kirchengeschichte 

Veröffentlichungen 
– JGNKG 122 (2024) [erschienen Dezember 2024], darin: Meyer, 

Thomas: Die Selbstgleichschaltung der Hannoverschen Landeskir-
che in der Frage des innerkirchlichen Widerstands gegen die Juden-
verfolgungen beim Arierparagraphen, 119–137; Bericht über die 
Jahrestagung der Gesellschaft für niedersächsische Kirchenge-
schichte vom 25.–26. Mai 2024 in Hannover, Tagungsthema: ‚„Es 
besteht keine Staatskirche‘ (Art. 137 WRV) – 100 Jahre Kirchenver-
fassungen in Niedersachsen“, 217–220; Exkursion nach Danzig 
und Masuren. Ein Reisebericht, 221–224; Rezensionen: Auffarth, 
Christoph: Benedikt Brunner, Volkskirche. Zur Geschichte eines 



Nachrichten 
 

 
 

229 

evangelischen Grundbegriffs, 1918–1960 (AKIZ B 77), Göttingen 
2020, 169–171; Schendel, Gunther: Marco Hofheinz / Hendrik 
Niether (Hg.), Glaubenskämpfe zwischen den Zeiten. Theologi-
sche, politische und ideengeschichtliche Konzepte in der Weimarer 
Republik (Weimarer Schriften zur Republik 22), Stuttgart 2022, 
178–183; Niether, Hendrik: Craig L. Nessan / Carsten Linden, Paul 
Leo. Pastor with Jewish Roots in Flight from Nazism, Eugene, 
Oregon 2024, 188–191; Kück, Thomas: Otto Piper, Biographische, 
kirchliche und ethische Konstellationen zwischen den Welten, Tü-
bingen 2023, 199–201; Buss, Hansjörg: Berndt Schaller, Christlich-
akademische Judentumsforschung im Dienst der NS-
Rassenideologie und -politik. Der Fall des Karl Georg Kuhn (Jüdi-
sche Religion, Geschichte und Kultur 31). Göttingen 2021, 210–
205; Kück, Thomas: Zeugen für Christus, Das deutsche Martyrolo-
gium des 20. Jahrhunderts. 2 Bde., hg. v. Helmut Moll im Auftrag 
der Deutschen Bischofskonferenz, Paderborn, 8. erw. u. akt. Aufl. 
2024, 212–215. 

Vorschau auf Veranstaltungen 
– Jahrestagung der Gesellschaft für niedersächsische Kirchenge-

schichte vom 30.–31. Mai 2026. 
Kooperationen  
– Landeskirchliches Archiv der Ev.-luth. Landeskirche Hannovers 

bei der Erarbeitung des Historischen Kirchengemeindelexikons: 
https://kirchengemeindelexikon.de/, 

– Historischer Verein für Niedersachsen: Exkursionen zur Zeitge-
schichte, 

– Arbeitskreis Deutsche Landeskirchengeschichte (ADLK). 
 

Gesellschaft für Thüringische Kirchengeschichte e. V. 
Veranstaltungen 
– Mitgliederversammlung im Erfurter Augustinerkloster (25. Juni 

2024). 
– „100 Jahre Hainstein“. Tagung in Eisenach, zus. mit der Hainstein-

gesellschaft und dem Kirchenkreis Eisenach (26. Oktober – 3. No-
vember 2024). 

– „Wer die Jugend hat … Staat kontra Kirche in der frühen DDR.“ 
Tagung in Neudietendorf, zus. mit der Evangelischen Akademie 
Thüringen (9./10. November 2024). 

https://kirchengemeindelexikon.de/


Nachrichten 230 

– Kirchenbibliothek-Exkursion Halle – Sömmerda – Erfurt (17. Mai 
2025). 

Kooperationen 
– Universität Jena, 
– Kirchenkreis Jena, 
– Hainsteingesellschaft Eisenach, 
– Kirchenkreis Eisenach, 
 – Evangelische Akademie Thüringen. 
 

Institut für Diakonie- und Sozialgeschichte an der 
Kirchlichen Hochschule Wuppertal / Bethel  

Veranstaltungen  
– Kolloquium für Diakonie- und Sozialgeschichte mit folgenden Bei-

trägen: Hörnig, J. Thomas: ‚„Euthanasie‘“ und Sprache. Von 
‚„Maßnahmen, die gegen Anstaltspfleglinge ergriffen‘“ (Wurm) 
werden, zu ‚„Hier ist ein Mord geschehen.‘“ (Diem) (19. Juni 2024); 
Rosenow, Roland: Zur Konstruktion des Rechtsverhältnisses zwi-
schen Leistungsberechtigten und Leistungserbringern der Einglie-
derungshilfe von 1962 bis 2019 (29. April 2025). 

– „Diakoniegeschichte schreiben: Methoden – Konzepte – Perspek-
tiven“. Workshop des Instituts für Diakonie- und Sozialgeschichte 
und des Instituts für Diakoniewissenschaft und DiakonieManage-
ment in Bielefeld-Bethel (25./26. Oktober 2024).  

Veröffentlichungen 
– Kuhlemann, Frank-Michael: Friedrich Naumann in Sachsen. Prä-

gungen, Arbeitsfelder, Wirkungen 1860 bis 1919. In: Neues Archiv 
für sächsische Geschichte 94 (2023), 177–233. 

– Ders.: Pfarrer/Pfarrerin. 1. Kirchengeschichtlich. In: Evangelisches 
Lexikon für Theologie und Gemeinde. Neuausgabe (= ELThG2). 
Bd. 3. Holzgerlingen 2024, 1399–1401. 

– Schmuhl, Hans-Walter: Rauhes Haus. In: ELThG2. Bd. 3. Holzger-
lingen 2024, 1763–1765. 

Projekte 
– Eine kurze Geschichte Bethels (Matthias Benad/Hans-Walter 

Schmuhl). 
– Christen jüdischer Herkunft in Westfalen unter nationalsozialisti-

scher Herrschaft (Hans-Walter Schmuhl/Ulrike Winkler). 



Nachrichten 
 

 
 

231 

– 75 Jahre Diakonische Brüder- und Schwesternschaft Wittekindshof 
(Hans-Walter Schmuhl/Ulrike Winkler). 

– Vom „Evangelischen Hilfswerk“ zur „Diakonie Münster“: Traditi-
onen und Innovationen eines kreiskirchlichen Unternehmens 
1945–2020 (Ursula Krey). 

– Geschichte der Diakonie de la Tour, 1873–2025 (Hans-Walter 
Schmuhl). 

Vorschau auf Veranstaltungen 
– Kolloquium für Diakonie- und Sozialgeschichte mit folgendem Bei-

trag: Losansky, Sylvia (Bochum): Auswirkungen des europäischen 
Einigungsprozesses auf die rechtliche und sozialpolitische Stellung 
der Diakonie in Deutschland (25. Juni 2025).  

 

Kirchengeschichtliche Kammer für Anhalt/ 
Archiv der Evangelischen Landeskirche Anhalts 

Veröffentlichungen 
– Brademann, Jan / Kuhn, Lambrecht / Liebig, Joachim (Hg.): Her-

ausgefordert. Die anhaltische Landeskirche zwischen 1945 und 
1969 (HerChr.S 31). Leipzig 2024. 

– Richter, Matthias: Partnerschaften der Evangelischen Landeskirche 
Anhalts mit der Evangelischen Kirche der Pfalz und der Lippischen 
Landeskirche (Ergänzungsband), Dessau 2024. 

 

Kommission für Zeitgeschichte e. V. 
Veranstaltungen 
– „Grenzen und Möglichkeiten zeitgeschichtlicher Erforschung sexu-

alisierter Gewalt. Forschungsinteressen im Konflikt zwischen Ar-
chivrecht und Datenschutz“. Workshop des Arbeitskreises Miss-
brauchsforschung in der Kommission für Zeitgeschichte e. V. in 
Würzburg (14. März 2024).  

– „Sexuelle Gewalt an Minderjährigen und Schutzbedürftigen. Die 
Frage nach dem katholischen Spezifikum“. Tagung des Arbeitskrei-
ses Missbrauchsforschung in Bonn (10.–12. Juli 2024). 

– „Gesetz, Moral und gesellschaftlicher Wandel. Die katholische Kir-
che, der Paragraph 175 und das Thema Homosexualität, 1969–
1994. Ein Projektbericht“. Vortrag von Potempa, Alina / Kleine-
hagenbrock, Frank auf der Tagung „Queere Menschen und die Kir-
chen. Fluchtlinien, Möglichkeitsräume, Perspektiven“ der 



Nachrichten 232 

Akademie der Diözese Rottenburg-Stuttgart in Stuttgart-Hohen-
heim (21.–23. November 2024). 

– „Demokratie und Demokratiegefährdung in Katholizismus und 
Kirche zwischen Weimarer und Berliner Republik“. Tagung in Ber-
lin (20.–22. März 2025). 

– „Zwischen Fürsorge und Antiziganismus. Das Verhältnis der Ka-
tholischen Kirche in Deutschland zu den Sinti und Roma während 
des Nationalsozialismus und in der Nachkriegszeit“. Symposium 
zusammen mit der Deutschen Kommission Justitia et Pax und dem 
Zentralrat Deutscher Sinti und Roma in Berlin (29./30. April 2025). 

Veröffentlichungen 
– Wille, Jan H.: Das Reichskonkordat. Ein Staatskirchenvertrag zwi-

schen Diktatur und Demokratie 1933–1957 (VKfZG B 145). Pa-
derborn 2024. 

– Priesching, Nicole u. a.: Aufbruch in Grenzen. Akademisierung und 
Professionalisierung „weiblicher Berufe“ am Beispiel der Katholi-
schen Fachhochschule Nordrhein-Westfalen 1970–1989 (VKfZG 
B 146). Paderborn 2024. 

Projekte 
– Sexualisierte Gewalt in Bildungseinrichtungen der Herz-Jesu-Missi-

onare/Hiltruper Missionare von 1945 bis 2010. 
– Katholischer Bürgersinn und Sozialismus. Charity in der SBZ/ 

DDR 1945/1949–1989. 
Kooperationen 
– Deutsche Kommission Justitia et Pax, 
– Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte, 
– Forschungsstelle Kirchliche Zeitgeschichte Erfurt, 
– Görres-Gesellschaft, Bonn.  
 

Verein für bayerische Kirchengeschichte 
Veranstaltungen 
– „100 Jahre Verein für bayerische Kirchengeschichte“. Jahrestagung 

in Nürnberg (5./6. Juli 2024). 
Veröffentlichungen 
– Zeitschrift für bayerische Kirchengeschichte 92 (2023) mit folgen-

den Beiträgen: Schulze, Nora Andrea: Christian Stoll (1903–1946). 
Bekennender Lutheraner und Kirchenpolitiker, 165–185; Mainka, 
Peter Johann: Von Bayern nach Brasilien: Der lutherische Pastor 



Nachrichten 
 

 
 

233 

Hans Zischler (1903–1991). Strukturelle und biographische Per-
spektiven auf die Kirchwerdung der Evangelischen Kirche Lutheri-
schen Bekenntnisses im Süden Brasiliens, 187–214; Swarat, Uwe: 
Ein Erlanger Theologe nach dem Ende der Erlanger Theologie. Zur 
Erinnerung an Karlmann Beyschlag, 215–234; Hohenberger, 
Thomas: Post mortem sepulcra docent. Die Grabstätten von vier 
Erlanger Theologieprofessoren auf dem Neustädter Friedhof, 235–
276. 

Projekte 
– Pfarrerbuch der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern 1806–

1945 (bearb. von Wolfgang Huber). 
Kooperationen 
– Stadtbibliothek Nürnberg. 
 

Verein für die Kirchengeschichte der Kirchenprovinz Sachsen 
Projekte 
– Freischaltung von online-Publikationen auf der Website 

https://www.kirchengeschichtsverein-kps.de/zu folgenden The-
men (in Planung): Theologie und Kirche / Kirchengeschichte in 
den Regionen / Reformation und Wirkungsgeschichte / Personen 
und Lebensbilder / versteckte Quellen. 

Vorschau auf Veranstaltungen 
– Mitgliederversammlung und Vortrag zu Pfarrer Gubalke (14. No-

vember 2025). 
Kooperationen 
– Verein für Thüringische Kirchengeschichte, 
– Evangelische Akademie Thüringen [in Planung]. 
Sonstiges 
– Seit November 2024 hat der Verein eine neue Vorsitzende: Sabine 

Kramer, Rhodaer Str. 10, 99094 Erfurt, pfrn.sabinekra-
mer@web.de, mobil: 0163–6228679. Stellvertretender Vorsitzender 
ist Axel Noack. 

 
Verein für Kirchengeschichte in der Evangelischen Landeskirche 

in Baden 
Veranstaltungen  
– „Lebensbilder aus der evangelischen Kirche in Baden im 19. und 

20. Jahrhundert“. Präsentation des Bandes „Kirchenleitung“ zum 

mailto:pfrn.sabinekramer@web.de
mailto:pfrn.sabinekramer@web.de


Nachrichten 234 

Abschluss des Gesamtprojektes vor der Landessynode der badi-
schen Landeskirche in Bad Herrenalb (19. April 2024). 

– „Landeskirchengeschichte als pastoraltheologische Aufgabe“. Jah-
restagung in Karlsruhe (18. Oktober 2024). 

– „Bekenntnis und Bekenntnisbildung in Baden“. Studientag in Bret-
ten (22. März 2025). 

Veröffentlichungen 
– Krimm, Konrad / Schmider, Christoph / Wennemuth, Udo (Hg.): 

Alltag und Lebenswelten der Konfessionen am Oberrhein vom 16. 
bis zum 21. Jahrhundert. Zwischen Konflikt und Aufbruch zur 
Ökumene (ORhS 46). Ostfildern 2024. Darin: Bayer, Ulrich: Öku-
menisches Gemeindezentrum statt Simultankirche. Zur Geschichte 
der Maria-Magdalena-Kirche in Freiburg-Rieselfeld; Wennemuth, 
Udo: Alltag und Praxis der konfessionsverschiedenen Ehen in Ba-
den im 20. Jahrhundert; Borgstedt, Angela: Begegnung im Wider-
stand gegen den Nationalsozialismus (...); Kitzing, Michael: Zurück 
zur Zentrumspartei oder Gründung einer überkonfessionellen 
Volkspartei (...); Bürkle, Joachim: „Pionier der Ökumene“ oder 
„Gegengewicht gegen die areligiösen Tendenzen der Universität“?  

– Jahrbuch für badische Kirchen- und Religionsgeschichte 18 (2024) 
mit folgenden Beiträgen: Ulrichs, Hans-Georg: Baden, Basel, Bali. 
Elisa Ndifon und „Ba“ Adolf Vielhauser – eine Begegnungsge-
schichte aus der „Mission“; Huber, Andrea: Kontinuität und Neu-
anfang – ein vergleichender Blick auf die ‚Rumpfprovinzen‘ der Alt-
preußischen Union und die badische Landeskirche nach 1945; Mi-
chaelis, Kord: Auf dem Weg zum neuen Evangelischen Gesang-
buch; Wennemuth, Udo: Das Projekt „Lebensbilder aus der evan-
gelischen Kirche in Baden (...); Schneider-Harpprecht, Christoph: 
Kirchenleitung in Baden in Lebensbildern (...); Wennemuth, Udo: 
Aspekte des evangelischen Lebens in der Diaspora im 19. und be-
ginnenden 20. Jahrhundert; Ehmann, Johannes: Die Evangelische 
Kirchengemeinde Bruchsal – von der Gemeinde an der Hofkirche 
bis heute; Ulrichs, Hans-Georg: „Um ihn trauert seine badische 
Heimat, deren guten Geist er verkörperte.“ Die Ansprachen von 
Oberhofprediger Ernst Fischer zum Tod von Hans Thoma 1924. 

– Bender, Lisa: „Wyhl“ und die Kirchen. Stellungnahmen im Streit 
um den Kernkraftwerkstandort am Oberrhein 1972–1982 



Nachrichten 
 

 
 

235 

(Veröffentlichungen zur badischen Kirchen- und Religionsge-
schichte 13). Stuttgart 2024.  

– Winter, Jörg: „Im Geiste der Liebe Christi“. Evangelisches Kirchen-
recht in Baden. Theologische Grundlagen und historische Entwick-
lung. Neulingen 2024. 

Projekte 
– Badisches Pfarrerbuch 1800–2025. 
Kooperationen 
– Europäische Melanchthonakademie in Bretten 
 

Verein für Pfälzische Kirchengeschichte e. V.  
Veranstaltungen 
– „Erfolgsrezept oder Auslaufmodell? Das Staatskirchenrecht in der 

deutschen Demokratie seit Konkordat und Staatskirchenvertrag in 
Bayern von 1924“. Kooperationstagung mit Bistumsgruppe Speyer 
der Gesellschaft für mittelrheinische Kirchengeschichte und Evan-
gelische Akademie der Pfalz in Landau mit folgenden Vorträgen: 
Zedler, Jörg: „Die Außenseite der Innenpolitik? Bayern, das Reich 
und die Verhandlungen zum Konkordat von 1924/1925“; Kamp-
mann, Jürgen: „Zur Entwicklung des Staatskirchenrechts in 
Deutschland in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts; Schindler, 
Dominik: „Der Einsatz von Nuntius Pacelli und Kardinal Faulha-
ber für das bayerische Konkordat“; Skala, Dieter: „Konkordatsland-
schaft Rheinland-Pfalz. Politisches Leben und Praxis“; Jacobs, Kai: 
„Entstehung und Wirkung des Vertrags der evangelischen Landes-
kirchen in Rheinland-Pfalz mit dem Land von 1962; Gilbert, André: 
„Die Religionsartikel der Verfassung von Weimar – ein Modell mit 
Zukunft?“; Hatzinger, Katrin: „Das deutsche Religionsverfassungs-
recht in europäischer Perspektive“ (26./27. Januar 2024). 

– „Internationalität: Die Pfalz und die Welt – Der Beitrag kirchlicher 
und zivilgesellschaftlicher Netzwerke zu Frieden und Verständi-
gung“. Tagung in Landau (24./25. Januar 2025).  

– Festgottesdienst zum 100-jährigen Jubiläum des Vereins mit Kir-
chenpräsidentin Dorothee Wüst in der Stiftskirche in Neu-
stadt/Weinstraße (6. März 2025).   

– „Die Pfalz und Anhalt im Visier der Stasi: Städte- und Kirchenpart-
nerschaften“. Lehrerfortbildung in Ludwigshafen/Dessau (6. März 
2025).  



Nachrichten 236 

Veröffentlichungen 
– Tagungsdokumentation. In: BPfKG 91 (2024). 
– Holzapfel, Ingo: „Ich sende euch in die Welt“. Die Reichstagung 

der Schülerbibelkreise in Landau in der Pfalz Pfingsten 1952 
(VVPfKG 40). Ludwigshafen 2024. 

Projekte  
– Die Stasi in der Pfalz. 
Vorschau auf Veranstaltungen 
– „Interregionalität. Verbindungen zwischen den Landeskirchen und 

der Pfalz“. Konferenz in Kooperation mit dem ADLK in Landau 
(19./20. Juni 2025). 

Kooperationen 
– Arbeitskreis Deutsche Landeskirchengeschichte (ADLK), 
– Bundeskanzler-Helmut-Kohl-Stiftung, Berlin 
– Evangelische Akademie der Pfalz, Landau, 
– Friedensakademie an der RPTU Kaiserslautern Landau,  
– Landesarchiv Sachsen-Anhalt,  
– Landeszentrale für Politische Bildung Rheinland-Pfalz.  
 

Verein für Rheinische Kirchengeschichte e. V. (VRKG) 
Veranstaltungen 
– Studientag des Vereins für Rheinische Kirchengeschichte in der 

Universität Koblenz und der Evangelischen Archivstelle Boppard 
(27. April 2024). 

– Historischer Streifzug des Vereins für Rheinische Kirchenge-
schichte nach Mülheim an der Mosel (8. Juni 2024). 

Veröffentlichungen 
– Zimmermann, Erik: Die Hunsrücker Pfarrerschaft in der Zeit des 

Nationalsozialismus (1933–1945) (SVRKG 194). Düsseldorf 2024.  
– Jahrbuch für Evangelische Kirchengeschichte des Rheinlandes 73 

(2024) mit folgenden Beiträgen: Zimmermann, Erik: Das ‚Huns-
rücker Bekenntnis‘ – Zum 90. Jahrestag, 60–74; Weitenhagen, Hol-
ger: Troisdorf: Eine evangelische Kirchengemeinde überlebt in 
‚brauner‘ Zeit, 75–100; Hertz, Helge-Fabien: Zwischen Zerstörung 
und Erhalt: Jüdische Friedhöfe im Rheinland von 1945 bis heute, 
101–124; Kannemann, David: Der ‚Rheinische Synodalbeschluss‘ 
1980 – Exemplarische Entwicklungslinien, 125–138; Mühling, 



Nachrichten 
 

 
 

237 

Andreas: Der Arbeitskreis Deutsche Landeskirchengeschichte 
(ADLK) – heute notwendiger denn je, 139–144. 

Vorschau auf Veranstaltungen 
– „50 Jahre Gleichstellung von Männern und Frauen in der EKD“. 

Mitgliederversammlung (online) (15. November 2025). 
Kooperationen 
– Arbeitskreis Deutsche Landeskirchengeschichte (Rheinische Bei-

träge zum ADLK-Handbuch „Landeskirchengeschichte als Teil 
evangelischer Pastoraltheologie“). 

Sonstiges 
– „Widerstand? Reformiertes Gemeindeleben im Rheinland im Na-

tionalsozialismus“. Tagung der Gesellschaft für die Geschichte 
des reformierten Protestantismus in Emden (Referent Andreas 
Mühling) (März 2025). 

– „Friedrich Grünagel“. Tagung des ADLK in Landau/Pfalz: (Refe-
rent Andreas Mühling) (Juni 2025). 

 
Verein für Schleswig-Holsteinische Kirchengeschichte 

Projekte 
– v.shkg Spot on! Monatliche Instagram-Serie #vshkg: Von Januar bis 

Dezember 2024 je ein Post mit Texten und Bildmaterial unter dem 
Thema: Jüdisch-christliche Geschichte in Schleswig-Holstein. 

Kooperationen  
– Arbeitsgemeinschaft für Mecklenburgische Kirchengeschichte, 
– Verein für Pommersche Kirchengeschichte. 

Gemeinsam wird die Website www.forumgeschichte-nordkirche.de 
gestaltet und weiterentwickelt. 

 
Verein für Württembergische Kirchengeschichte 

Veranstaltungen 
– „100 Jahre Württembergische Kirchenverfassung“. Jahrestagung in 

Stuttgart (11. Oktober 2024). 
Veröffentlichungen 
– Thierfelder, Jörg: Paul Veil – Ein Dorfpfarrer kann bei der „Reichs-

pogromnacht“ nicht schweigen (Kleine Schriften 30). Stuttgart 
2024. 

http://www.forumgeschichte-nordkirche.de/




Autorinnen und Autoren der Beiträge 
 

 

Burkart, Torben, Dr. phil., Gymnasiallehrer am Siebenpfeiffer-Gym-
nasium Kusel.  

 

Hermle, Siegfried, Dr. theol., Professor i. R. für Evangelische Theolo-
gie und ihre Didaktik / Historische Theologie am Institut für Evan-
gelische Theologie der Philosophischen Fakultät der Universität zu 
Köln.  

 

Kampmann, Jürgen, Dr. theol., Universitätsprofessor i. R., Lehrstuhl 
für Kirchenordnung und Neuere Kirchengeschichte der Evange-
lisch-Theologischen Fakultät der Eberhard Karls Universität Tü-
bingen. 

 

Noack, Axel, emeritierter Bischof der Evangelischen Kirche der Kir-
chenprovinz Sachsen; Honorarprofessor für Historische Theologie 
an der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg. 

 

Schermaier, Sarah, Studentin des Grundschullehramts mit Unterrichts-
fach Evangelische Theologie, Wissenschaftliche Hilfskraft am 
Lehrstuhl für Kirchengeschichte II an der Ludwig-Maximilians-
Universität München. 

 

Seifert, Frank, Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Evangeli-
sche Theologie, Abt. Kirchengeschichte und ihre Didaktik / Histo-
rische Theologie, an der Universität zu Köln. 

 

Spliesgart, Roland, Dr. rer. pol., theol. habil, Privatdozent für Kirchen-
geschichte an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Ludwig-
Maximilians-Universität München und Pfarrer im Schuldienst. 

 

Sumalvico, Thea, Dr. theol., Wissenschaftliche Mitarbeiterin (Neuere 
Kirchengeschichte) am Institut für Bibelwissenschaften und Kir-
chengeschichte der Theologischen Fakultät der Martin-Luther-Uni-
versität Halle-Wittenberg. 

 



  



  

Alle Jahrgänge der „Mitteilungen. Evangelische Arbeitsgemeinschaft 
für Kirchliche Zeitgeschichte“ online verfügbar  

 

Die Retrodigitalisierung der „Mitteilungen. Evangelische Arbeitsge-
meinschaft für Kirchliche Zeitgeschichte“ Jahrgang 1 (1978) bis Jahr-
gang 24 (2006) durch das Zeitschriftendigitalisierungsprojekt DigiTheo 
5 der Universitätsbibliothek Tübingen ist inzwischen abgeschlossen. 

Die Ausgaben sind ab sofort open access zugänglich unter: 
https://meakiz.digitheo.de. 
 
Die „Mitteilungen zur Kirchlichen Zeitgeschichte“ sind ab Jahrgang 1 
(2007) online unter der Adresse https://mkiz.ub.uni-muenchen.de zu-
gänglich. 
 
  



  

 


	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\01-Titelei_25final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\02-Editorial_25final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\03-Kampmann_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\04-Noack I_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\05-Hermle_25final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\06-Noack II_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\07-Burkart_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\08-Sumalvico_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\09-Seifert_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\10-Spliesgart_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\11-Schermaier_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\12-Nachrichten25_final.pdf‎
	‎H:\KMR\Mitteilungen\MKiZ_25\0-Dateien25_final\13-AutorInnen25_final.pdf‎

